
21

 BAUHINIA 18 / 2004 

21

1968 wurde ein neuer Botanischer Garten, der heutige Me-
rian Park, auf dem ehemaligen Landgut von Christoph Merian 
in Brüglingen bei St. Jakob am Südostrand Basels gegründet. 
1980 verhalf die Schweizerische Gartenausstellung «Grün 80» 
zu seiner endgültigen Fertigstellung. Den Wettbewerb für die 
Gestaltung des Gartenteils Vorder Brüglingen hatten Katharina 
Steib-Geiger, Architektin, und Kurt Salathé, Gartenarchitekt, 
zusammen gewonnen. Im Bereich «Grüne Universität» war 
ein Gärtlein zum Thema «Pharmazie» vorgesehen. Ich hatte 
das Glück, für Frau Steib eine Geschichte der Arzneipflanzen 
konzipieren zu dürfen, dargestellt in fünfzehn Beeten. 

Während langer Jahre hat Obergärtner Herbert Dipner mit 
viel Einsatz und Verständnis für das Gärtlein gesorgt. Seit seiner 
Pensionierung ist die Verantwortung und anspruchsvolle Pflege 
in den Händen der Reviergärtnerin Hanna Bader.

In der heutigen Anlage (Bereich 8, Sektor 6) entspricht je-
des Beet  einem Thema und zeigt dazugehörige Pflanzenbeispiele 
der Regio Basili  ensis. Die Sammlung wird ergänzt durch einige 
«Exoten» in Kü beln, wie sie schon die Römer hielten. Die The-
men, resp. die Beete, sind in historischer Abfolge geordnet und 
führen so durch die Geschichte der Arzneipflanzen. Diese Brüg-
linger Geschichte der Zauber- und Heilpflanzen beginnt «dans la 
nuit des temps», in grauer Vorzeit, und endet im 18. Jahrhun-
dert. Die Darstellung der geschichtlichen Themen ist nun auch 
das Besondere an diesem Gärtlein und unterscheidet es von den 
üblichen Heilpflanzen- und Kräutergärten. 

Mein 1984 erschienener Begleittext ist längst vergriffen 
und entspricht der heutigen Bepflanzung nicht mehr. Zudem 
mussten bei der Neugestaltung der Erläuterungstafeln im Gar-
ten sämtliche Texte stark gekürzt werden. Die hier vorliegende 
Schrift soll deshalb dem interessierten Besucher darüber hinaus 
Wissenswertes ergänzen und als neuer kleiner Führer durch 
das Gärtlein dienen. Den übrigen Lesern bietet sie einen kurzen 
Abriss der Geschichte der Arzneipflanzen.

Ursprung der Heilkunst
In allen Kulturen sind es Götter oder göttliche Wesen, 

die den Menschen die Heilpflanzen zeigten; sie gelten seither 
als heilig und sind zum Teil als Attributpflanzen den Göttern 
 zu geordnet. Dieser Zusammenhang von heilig und heilend lässt 
sich durch die ganze Geschichte hindurch verfolgen.

Geschichte der Zauber- und Arzneipflanzen 
Führer zum Sektor «Geschichte der Arzneipflanzen» 
im Nutzpflanzengarten des Merian Park Brüglingen

Marilise Rieder

Adresse der Autorin:
Marilise Rieder-Zickendraht
Heinrichsgasse 8
4055 Basel/Schweiz

Geschichte der Arzneipflanzen 21–36

Prakt_2
DOI

Prakt_2
https://doi.org/10.12685/bauhinia.1712



 BAUHINIA 18 / 2004 

22

M. Rieder 21–36

Plan der Beete des Sektors «Geschichte der Arzneipflanzen» im Nutzpflanzengarten (Bereich 8).

1 Liebeszauber
2 Zauberabwehr
3 Zauberpflanzen
4 Volksmedizin – Weise Frauen
5 Schlaf- und Weckschwämme
6 Wundarznei
7 Simplizien im Klostergarten
8 Seuchen und Plagen
8a Antoniusfeuer
8b  Pest
8c Aussatz
8d Fallend Weh
8e Tollwut
8f Skorbut
8g Gicht
8h Ruhr
8i Malaria
8k Syphilis

9 Pflanzensymbolik
10 Signatur
11 Einfluss der morgenländi- 
 schen Medizin
12 Theriak
13 Schule von Salerno
14 Patres und Schiffsärzte
14a Amerika
14b Asien
15 Nahrungs- und Heilpflanzen
15a  Amerika
15b Asien



23

 BAUHINIA 18 / 2004 

Krankheiten waren den Menschen unbegreiflich, sie wur-
den als Strafen der Götter empfunden. Der Priester als Vermitt-
ler zur Götterwelt wurde um Hilfe gebeten und Heilung erfolgte 
durch Opfergaben, Reinigung durch Räuchern und Behandlung 
des Kranken mit Heilpflanzen. Aus beiden Handlungen entwi-
ckelte sich die Heilkunst.

Geschichte der Arzneipflanzen in 15 Beeten 
 1 Liebeszauber «Aphrodisiaka» 
Das Wort Aphrodisiacum ist von der griechischen Göttin 

der Liebe, Aphrodite, hergeleitet. Im Orient galten die Gewürz-
pflanzen als Aphrodisiaca. Sie wurden Speisen und Getränken 
zugesetzt, um die Liebeslust zu fördern.

Bei politischen Fürstenhochzeiten verhalfen Liebestränke, 
so genannte «Philtres d’amour», den altersmässig oft ungleichen 
Partnern zu einer erfolgreichen Hochzeitsnacht. Uralte Frucht-
barkeitsriten lagen den Liebestränken zu Grunde. Diesen Trän-
ken wurden auch Pflanzen beigemischt, die Treue und Frucht-
barkeit bedeuten wie Akelei, Wegwarte und Maiglöckchen. 

Waren orientalische Gewürze zu teuer, behalf man sich mit 
Liebstöckel, Petersilie, Spargel. Im Kräuterbuch von Leonhard 
Fuchs steht: «Die Walchen (Welschen) bereiten die Köpfe (der 
Artischocke) zu Speis gekocht wie Spargeln, machen Lust und 
Begierd zu ehelichen Werken.» Der Staufer Kaiser Friedrich II. 
(12. Jh.) verbot die Liebestränke, um Missbräuchen wie Entfüh-
rung oder gar Beseitigung zu wehren. Um den Liebesphiltern die 
Wirkung zu nehmen, schützten sich Jungfrauen mit Immergrün 
und Löwenmaul.

2 Zauberabwehr «Apotropaia» 
Dämonenglaube plagte die Menschen bis in die Neuzeit. 

Pflanzennamen wie «Widerton» oder «Berufskraut» weisen auf 
ihre Funktion, den Zauber zu «widertun» oder das «Berufen- 
oder Beschrienwerden» abzuwehren, d.h. einer Verwünschung 
zu entgehen. Der «böse Blick» ist die lautlose Form der Verwün-
schung.

Leinkraut, Efeu und weisses Heidekraut bewahrten neu-
geborene Kinder vor bösen Feen, welche Kinder gegen ihre ei-
ge nen hässlichen auszutauschen suchten («Wechselbalg», mon-
goloide Kinder). Dieselben Pflanzen bewahrten auch die jungen 
Haustiere vor bösem Zauber neidischer Nachbarn.

Auf dem heidnischen Glauben an wohlwollende Geister 
als Bewohner von Bäumen und Sträuchern beruht der Brauch, 
Haus, Hof und Stall mit einem Holunderstrauch oder mit den 
immergrünen Stechpalmen und Buchsbäumen vor Teufeleien 
zu bewahren. Letztere schützten auch die Gräber und lieferten 
grüne Zweige zu den «Palmen» am Palmsonntag. Stachelbeer-
strauch und Hauswurz, einst «Barba Jovis» (Jupiter war Gewitter-

Geschichte der Arzneipflanzen 21–36

Aquilegia vulgaris
Cichorium intybus
Convallaria majalis

Levisticum officinale
Petroselinum crispum
Asparagus officinale
Cynara scolymus

Adianthum capillus-veneris
Erigeron spec.
Anthyllis vulneraria

Linaria vulgaris
Hedera helix
Calluna vulgaris f. alba

Sambucus nigra
Ilex aquifolium
Buxus sempervirens
Ribes uva-crispa
Sempervivum tectorum
Cyclamen spec.

Vinca minor
Antirrhinum majus



 BAUHINIA 18 / 2004 

24

gott) genannt, wehrten Blitz und Feuer ab. Plinius d. Ä. (1. Jh.) 
empfahl den römischen Hausfrauen, Cyclamen als Schlangen-
abwehr in den Häusern zu halten.

Zaunrübe und Aronstabwurzel unter die Schwelle der Haus-
tür vergraben wehrten als so genannte «Schwellenvögel» Blitz, 
Teufel, böse Geister und Krankheit ab. Den Teufel mit seinen 
Trabanten, den Fliegen, Schlangen, Kröten und die Hexen, ver-
trieben am wirksamsten stark riechende Pflanzen wie Zwiebel, 
Dost und Waldmeister. Amulette aus Pflanzenteilen schützten 
als «Tragzauber»; so bewahrte zum Beispiel die Wurzel des Sa-
lomonssiegels den Träger vor «Hühneraugen».

3 Zauberpflanzen 
Pflanzenkundige waren meist Einzelgänger wie Hirten 

und Jäger oder Nachkommen heidnischer Priester und Pries-
terinnen. Ihre Kenntnisse, die auf Beobachtung und Erfahrung 
beruhten, gaben sie nur mündlich weiter. Da sie Pflanzen mit 
sinntäuschender Wirkung zu nutzen wussten, glaubte das Volk 
an ihre übernatürlichen Kräfte und fürchtete sie als Zauberer 
und Hexen.

Bereits im Altertum nutzten die Priester Dämpfe von ver-
glühenden Stechapfelsamen, welche hypnotisch wirkten, zum 
Beispiel auf Andächtige in den Tempeln. Wahrscheinlich sind 
die «Hexensalben» Relikte von Kulthandlungen heidnischer 
Priesterinnen. Die Rezepte enthielten nach magischen Zahlen 
7, 9, 13 etc. vorwiegend Pflanzen der Nachtschattengewächse, 
wie die giftigen Stechapfel, Tollkirsche und Bilsenkraut. Ihre 
alten Namen sind aufschlussreich: Zigeunerkraut, Walküren-
beere, Demonaria.

Als stärkster Zauber galten Alraunwurzeln und «Farn-
samen»; niemand hatte je Farne blühen oder fruchten gesehen. 
Nur mit des Teufels Hilfe konnte man sie sammeln, doch verlor 
man dabei die Seele! Wer «Farnsamen» besass, hatte Glück beim 
Spiel, Erfolg in der Liebe und überdies konnte er sich unsicht-
bar machen. Ohne Hilfe des Teufels unsichtbar wurde man im 
Rauch des Erdrauchs. Die Alraunwurzel brachte Glück, Reich-
tum und Macht, sie wurde vom Vater auf den Sohn vererbt. 

Der Basler Rat verbot im Lauf des 16. Jahrhunderts beim 
Kräutersammeln Zaubersprüche zu murmeln! 

4 Volksmedizin – Weise Frauen
Seit Urzeiten war die Pflege der Hausgenossen, des Feder-

viehs und des Gartens Domäne der Frau. Im Garten zog sie 
neben Nahrungs- auch Heilpflanzen. Ihre Kenntnisse gab sie an 
die Töchter weiter, denn man musste sich selbst «ver pflegen» 
können auf entlegenen Gehöften. In der volkstümlichen Me-
dizin hatten sich aus vorchristlicher Zeit Heilpraktiken und 
Zauberhandlungen keltischer, slawischer und germanischer 
Herkunft mit solchen der Antike vermischt. 

Die «Weisen Frauen» waren meist Nachfahren heidnischer 
Priesterinnen mit guten Pflanzenkenntnissen. Auf französisch 

M. Rieder 21–36

Bryonia dioica
Arum maculatum
Allium cepa
Origanum vulgare
Galium odoratum
Polygonatum officinale

Datura stramonium
Atropa belladonna 
Hyoscyamus niger

Mandragora officinarum 

Fumaria officinalis



25

heissen die Hebammen heute noch «sages-femmes». Den «Wei-
sen Frauen» waren die «Mutterkräuter» (Mutter = Gebärmut-
ter, a.lat. matrix, griech. metra) vertraut; sie kannten empfäng-
nisverhütende, geburtfördernde oder -vernichtende Mittel. 

Die Johanniskräuter gehen auf das christliche Mittsommer-
fest zu Ehren des Johannes des Täufers zurück – ursprünglich 
ein heidnisches Fest der Sommersonnwende. Sie hatten beson-
dere Schutzkraft und Heilwirkung gegen Krankheiten.

Die Sagen, Märchen, Lieder und Sprüche überliefern noch 
Wissensgut in verschlüsselter Form. Auch alte Pflanzennamen 
sind aufschlussreich: 

5 Schlaf- und Weckschwämme
«Nimm zu gleichen Teilen Mohn, Alraun und Bilsenkraut, 

stosse es und mische es mit Wasser. Wenn du jemanden sägen 
oder schneiden willst, so tauche einen Lappen oder Schwamm 
in diese Mischung und lege ihn auf seine Nasenlöcher. Er wird 
bald so tief schlafen, dass du tun kannst was du willst.» Dieses 
Rezept für ein Narkosemittel stammt aus der Medizinschule 
von Salerno (ca. 12. Jh.). Auch Schierling fand Verwendung für 
Schlafschwämme. Die nicht flüchtigen Substanzen konnten nur 
infolge direkter Berührung mit Haut, speziell mit der empfindli-
chen Nasenschleimhaut, wirken.

Die arabischen Ärzte präparierten kleine Schwammstücke, 
die sie in Wein, Saft von Solanaceen und Opium tränkten und 
getrocknet vorrätig hielten. Dem Patienten in die Nase gesteckt, 
wirkten sie rasch und konnten so besser dosiert werden. Ein franzö-
sischer Arzt empfahl noch 1847 die Schlafschwämme; er hielt sie 
für weniger gefährlich und ebenso wirksam wie die Äthernarkose!

Geschichte der Arzneipflanzen BAUHINIA 17 / 2003 21–36

Papaver somniferum
Mandragora officinarum
Hyoscyamus niger
Conium maculatum

Allerheilmittel – Panaceen
«Heil aller Welt» Geum urbanum Benediktenkraut
«Aller Heil» Valeriana officinalis Baldrian
«Heil aller Schaden» Sanicula europaea Sanikel
«Trost aller Welt» Veronica officinalis Ehrenpreis
«Heilziest» Stachys officinalis Betonie

Mutterkräuter
«muoterkrawt» Melissa officinalis Melisse
«matricaria major» Tanacetum vulgare Rainfarn
«mater herbarum» Artemisia vulgaris Beifuss

Johanniskräuter
«Johanniswurz» Dryopteris filix-mas Wurmfarn
«Johannispappel» Malva sylvestris Wilde Malve
«himmelprant» Verbascum spec. Königskerze, Wollkraut
«Donnerrebe» Glechoma hederacea Gundelrebe (Donar ist 
  Gewittergott)
«Wielandswurz» Valeriana officinalis Wieland (der Schmied 
  war auch Arzt)



 BAUHINIA 18 / 2004 

26

Um den Narkotisierten ins Bewusstsein zurück zu holen, be-
nutzten die Wundärzte einen «Weckschwamm», der mit Essig 
und Saft von Raute oder Fenchel getränkt war.

6 Wundarznei
Schon bei den Nomadenvölkern existierte eine Heilkunst 

für Jagd- und Kampfverletzungen. Besonders umsichtige Jäger 
und Krieger besorgten die Verwundeten. Bei den Eidgenossen 
brannten alte Kämpfer nach der Schlacht noch auf dem Feld die 
Wunden der Verletzten aus.

Krankheiten waren unbegreiflich und wurden als bösartiger 
Zauber oder Strafe der Götter angesehen. Sie fielen daher in den 
Aufgabenbereich der Priester. Aus der Priesterkaste gingen die 
Ärzte für innere Leiden hervor; die Bader, Scherer und Wund-
ärzte begründeten die Chirurgie.

Die «Weisen Frauen», Vorläuferinnen der Hebammen, kann-
ten die blutstillenden, fiebersenkenden und wundheilenden 
Pflanzen und wussten viel über ihre Anwendung.

Blutstillend:
Wegerich, Storchschnabel, Schafgarbe, Günsel, Hundszunge, 
Tormentill (Blutwurz)

Fiebersenkend:
Veilchen, Goldhahnenfuss, Polei, Essigrose, Johanniskraut

Wundheilend:
Wollziest, Gundelrebe, Sanikel, Odermennig

Mit einem Brei aus Wallwurz verband man gebrochene Glieder, 
Vorläufer des Gipsverbandes.

7 «Simplizien» im Klostergarten
Im «herbularius», dem Kräutergarten des Klosters, zogen 

fachkundige Mönche und Nonnen die «Simplizien», die «einfa-
chen» (einzel) Pflanzen, die zur Herstellung von Arzneien benö-
tigt wurden. Aus der Klosterapotheke gaben sie Heilmittel «um 
Gottes Lohn» an bedürftige Kranke ab. Die Ordensregeln der 
Benediktiner und Augustiner enthalten genaue Anweisung zur 
Krankenpflege. Die Klöster bildeten Ärzte und Apotheker aus, 
auch Ärztinnen sind bekannt unter den Ordensfrauen.

Benediktiner hatten Pflanzen aus ihren südlichen Monaste-
rien in die Neugründungen nördlich der Alpen mitgenommen. 
Zu diesen «klassischen Klosterkräutern» zählen: Rosmarin, 
Wermut, Fenchel, Liebstöckel, Bockshornklee, Gartenkresse, 
Raute, Salbei, Frauenminze, Madonnenlilie, Silberling und Thy-
mian; alle waren einst Heilpflanzen, einige sind längst klassische 
Küchenkräuter geworden.

Seifenkraut diente zum Waschen der Mönchskutten. Bo-
retsch half gegen «unsinnige Melancholie», unter der die Men-
schen im düsteren Norden litten. Aus der Volksmedizin waren 

M. Rieder 21–36

Plantago major, Geranium rober-
tianum, Achillea millefolium, Ajuga 
reptans, Cynoglossum officinale, 
Potentilla erecta

Viola odorata, Ranunculus aurico-
mus, Mentha pulegium, Rosa gal-
lica, Hypericum perforatum

Stachys byzantina, Glechoma 
hederacea, Sanicula europaea, 
Agrimonia eupatoria

Symphytum officinale

Rosmarinus officinalis
Artemisia absinthium
Foeniculum vulgare
Levisticum officinale
Trigonella foenum-graecum
Lepidium sativum
Ruta graveolens
Salvia officinalis
Tanacetum balsamita
Lilium candidum
Lunaria annua
Thymus vulgaris

Saponaria officinalis
 Borago officinalis
Althaea officinalis
Valeriana officinalis
Angelica sylvestris
Mentha pulegium
Geranium robertianum

Ruta graveolens
Foeniculum vulgare



27

 BAUHINIA 18 / 2004 

Eibisch, Baldrian, Engelwurz, Poleiminze und Storchenschnabel 
in die «Mönchsmedizin» übernommen worden.

8 Seuchen und Plagen 
Als «Geisseln Gottes» empfand der Mensch im Mittelalter 

die periodisch ausbrechenden Seuchen, welche Jung und Alt 
dahinrafften und ganze Landstriche entvölkerten. Im Gefolge 
von Schifffahrt, sowie Kriegs- und Pilgerzügen kamen diese 
Krankheiten aus dem Orient nach Europa. Auch Vergiftungen 
zählten zu den schlimmsten Plagen.

8a «Antoniusfeuer» (Ergotismus) hiess die durch Mutter-
korn im Roggen bewirkte Vergiftung. Die Opfer erlitten Höl-
lenqualen, Krämpfe und Gliederbrand, der zu Verstümmelung 
und langsam zum Tod führte. Ein Pilz verursacht in der Ähre 
das wie ein Hahnensporn (franz. ergot) aussehende Mutter-
korn. Die Antoniter pflegten die durch Roggenbrot Vergifteten 
mit «Antonius-Balsam» oder «Antonius-Wasser». Die Balsam-
rezepte hielten sie geheim. Historiker entdeckten jedoch, 
dass sie die Heilpflanzen auf dem Isenheimer Altar in Colmar 
von Matthias Grünewald abbilden liessen: Breit- und Spitz-
wegerich, Weisser Klee, Dinkel, Eisenkraut, Klatschmohn, 
 Weisse Taubnessel, Ehrenpreis, Kreuzenzian, Hahnenfuss und 
Schwalbenwurz.

8b Pest, auch «Schwarzer Tod» genannt, suchte man mit 
Räucherpflanzen (verpestete Luft), Riechmitteln, Theriak (s. 
unter 12) und den klassischen Pestpflanzen Bibernelle und Tor-
mentill zu bekämpfen. Himmlische Stimmen riefen in Pestzei-
ten: «Esst Tormentill und Bibernell, so sterbt Ihr nit so schnell». 
Totentänze, Pestsäulen und Pestkreuze erinnern noch an diese 
schrecklichen Zeiten.

8c Aussatz (Lepra) behandelten die Mönche des Franziska-
ner Ordens vor allem mit Eisenhut, Eisenkraut, Germer, Mai-
glöckchen, Erdbeeren, Braunwurz, Skabiose. Ärzte erkannten 
die Ansteckungsgefahr, und Leprakranke wurden nun von der 
Stadtgemeinschaft «ausgesetzt» vor die Stadttore, in Basel ins 
«Siechenhaus» bei St. Jakob. 

Die Malzgasse in Basel hiess eigentlich Malenzgasse, weil 
die Mönche von St. Alban dort ein Siechenhaus unterhielten. 
«Malenzei» war ein anderer Name für Aussatz.

8d Fallend Weh (Epilepsie) war für die Betroffenen eine 
unheimliche Plage. Die plötzlich auftretenden Krämpfe und 
Ausfälle des Bewusstseins wurden für «Besessenheit» gehalten 
und mit «Teufelsaustreibung» sowie teils giftigen Pflanzen trak-
tiert. Weniger drastisch war eine Wallfahrt zu den Heiligen St. 
Cornelius oder St. Ulrich und ihren einst heidnischen Quellen. 
Die Kranken wurden ins Quellwasser getaucht und mit Heil-
pflanzen behandelt, mit Osterluzei, Diptam, Ehrenpreis, Mut-
terkraut, Christrose. Pfingstrosenwurzeln wurden um den Hals 
gehängt als Tragzauber.

8e Tollwut (Lyssa) wird auch «Hundswut» genannt, weil 
vor allem der Hund die Viren auf Menschen überträgt. Der un-

Geschichte der Arzneipflanzen 21–36

Plantago lanceolata, P. major
Trifolium repens
Triticum spelta
Verbena officinalis
Papaver rhoeas
Lamium album
Veronica chamaedrys
Gentiana cruciata
Ranunculus bulbosus
Vincetoxicum hirundinaria

Pimpinella major
Potentilla erecta

Aconitum spec.
Verbena officinalis
Veratrum album
Convallaria majalis
Fragaria vesca
Scrophularia nodosa
Scabiosa columbaria

Aristolochia clematitis
Dictamnus albus
Veronica officinalis
Tanacetum parthenium
Helleborus niger
Paeonia officinalis



 BAUHINIA 18 / 2004 

28

glücklich Gebissene galt als «besessen» und musste eine Teufels-
austreibung erleiden, worauf er mit Kräutern gepflegt wurde: 
Grosse Klette, Hundszunge, Gelber Enzian, Melisse, Jakobslei-
ter, Schwalbenwurz, Nieswurz, von der noch der französische 
Dichter Jean Cocteau wusste: «me guérisse l’hellébore fleur 
qui rend sages les fous.» Noch lang bestand der Glaube an die 
Hundsrose als Heilmittel gegen Hundswut; sie blüht zur Zeit der 
«Hundstage», wenn «Sirius» im Sternbild des Grossen Hundes 
im Zenit steht! Dies zeigt, wie stark die Heilkunst auch mit der 
Sternkunde verbunden war.

8f Skorbut, volkstümlich auch «Scharbock» genannt, quäl te 
die Betroffenen mit Mundfäule, verursacht durch allzu einseiti-
ge Ernährung (Vitamin C-Mangel) nach Missernten und harten 
Wintern. Besserung brachten die ersten Frühlingskräuter, zum 
Beispiel Scharbockskraut, und im Sommer Beeren und Obst. 

Den Seeleuten half Löffelkraut, das an Küsten wächst, doch 
auf den langwährenden Hochseefahrten starben unzählige See-
leute aus Mangel an frischem Obst. Einzelne Kapitäne nutzten 
Zitronensaft als Heilmittel, doch erst im 18. Jh. gelang es Schiffs-
ärzten, seine Verwendung in der Handels- und Kriegsmarine 
durchzusetzen.

8g Gicht (Arthritis), Podagra, Gutta, «St. Urbansplage» be fiel 
vor allem Menschen, die der Völlerei huldigten. Die vielerlei Na-
men und die grosse Zahl der Heilkräuter verraten die Häufigkeit 
dieser Plage: Gichtblume (Frühlingsschlüsselblume), Gichtrübe 
(Schmerwurz), Gichtrose (Pfingstrose), Gichtstock (Schwarze 
Johannisbeere), Gichtkraut (Gnadenkraut). Den «Gichtstock» 
musste der Kranke eigenhändig pflanzen und selbst begiessen. 
Nur dann waren die Beeren wirksam.

8h Ruhr (Dysenterie). Fliegenschwärme, die sich auf 
Schmutz und wieder auf Nahrung niederliessen, hielt man für 
die Verursacher dieser Krankheit. Fliegen galten als Trabanten 
des Teufels. Manche Stadt wurde durch Ruhr aber gerettet, 
wenn diese im Heer der Belagerer ausbrach. Ruhr dezimierte 
auch Schiffsbesatzungen. Mit Theriak (s. unter 12) und Pflan-
zen, die als «Ruhr-Kräuter» bezeichnet waren, versuchte man, 
den Kranken zu helfen: Wald-Ruhrkraut, Ruhrwurz (Floh-
kraut) und Ruhrkraut (Bingelkraut). 

8i Malaria war schon im Altertum eine weit verbreitete, ge-
fährliche Infektionskrankheit. Sie kam in grossen Teilen Euro-
pas vor unter Namen wie «Quartanfieber», «dreitägig-, viertägig 
Fieber», «Sumpffieber oder «mala aria», denn man glaubte, die 
schlechte Luft, die aus den Sümpfen aufsteigt, sei giftig und be-
wirke die Fieberanfälle. Mit fiebersenkenden Arzneien und dem 
Austrocknen stehender Gewässer wurde die Seuche bekämpft. 
In Malaria-Gebieten werden Mariendisteln kultiviert als Arznei 
gegen Fieber und Gift. 

In den Kräuterbüchern der Ärzte L. Fuchs (Basel 1543) 
und H. Bock (Strassburg 1577) wird Boretsch empfohlen: «Der 
Burretschstaud so drey Stängel bringt, soll gut sein zu dem drit-
tägigen Feber, mit seiner ganzen Substanz in Wein gesotten und 

M. Rieder 21–36

Arctium lappa
Cynoglossum officinale
Gentiana lutea
Melissa officinalis
Polemonium coeruleum
Vincetoxicum hirundinaria
Helleborus foetidus
Rosa canina

Ranunculus ficaria

Cochlearia officinalis
Citrus limon

Primula veris
Bryonia dioica
Paeonia officinalis
Ribes nigrum
Gratiola officinalis

Gnaphalium sylvaticum
Pulicaria dysenterica
Mercurialis perennis

Silybum marianum

Borago officinalis
Agrimonia eupatoria
Nepeta cataria



29

 BAUHINIA 18 / 2004 

getrunken, welcher Stock vier Stengel hat, soll zum Feber quar-
tan dienen.» Sie raten auch zu «Odermeng» und «Nept».

8k Syphilis kam mit den Schiffen des Kolumbus nach 
Spanien; die heimkehrenden Seeleute und Söldner verbreite-
ten diese Geschlechtskrankheit in ganz Europa, vor allem in 
Frankreich, daher ihre Namen «Frantzosen», «Morbus galli-
cus». Syphilis wurde als Gottesstrafe gesehen sowie als Folge 
einer unglücklichen Konstellation am Himmel. Nothelfer für 
Syphilis ist der Heilige Dionysius von Paris. Paracelsus riet zur 
Quecksilberkur. Andere Ärzte bevorzugten das Guajakholz aus 
der Neuen Welt, das nun als «Frantzosenholz» die Folgen der 
«Lustseuche» bewältigen sollte.

Der Linné-Schüler Pehr Kalm lernte 1748 bei den Indianern 
in Nordamerika eine blaue Lobelie als Heilpflanze kennen.

9 Pflanzensymbolik
Pflanzendarstellungen auf mittelalterlichen Altartafeln, Wirk-

teppichen oder an Kirchen haben meist symbolische Bedeu-
tung, häufig sind es Heilpflanzen. Der mittelalterliche Mensch 
glaubte an die magischen und die heilenden Kräfte der Pflanzen; 
sie hatten Seelen! Die Zahlen 3, 7, 9, auch 4 und 12 haben bei 
vielen Völkern magische Bedeutung:
• die Triade der ägyptischen Götter Osiris, Isis, Horus
• die heilige Kraft im keltischen «Triskel»-Zeichen
• die Trinität der Christen wird versinnbildlicht im Kleeblatt,  
 Erdbeerblatt und dreifarbigen Stiefmütterchen.

Die blaue Himmelsfarbe gilt als heilkräftig, weiss bedeutet 
Reinheit und Unschuld. Rot zeigt Liebe, Lebenskraft aber auch 
Blut und Tod an.

Die blaue Akelei der nordischen Freya wurde auf Maria über-
tragen. Lilie und Iris sind als Zeichen der Reinheit und Königs-
würde Marias auf Verkündigungsdarstellungen abgebildet. Die 
Rose, Blume vieler Göttinnen, bedeutet Liebe und Vollkommen-
heit. Ihre Dornen sind die Sünden des Sündenfalls; Maria wird, 
mit der Pfingstrose verglichen, zur «Rose ohne Dorn». Die Erd-
beerpflanze war Symbol für das Paradies, weil sie zugleich blüht 
und Früchte trägt; Erdbeeren galten als Speise der Seligen.

Mit einem Kranz von Immergrün begrub man jungfräulich 
Gestorbene. Immergrüne Pflanzen sind symbolisch für «ewiges 
Leben», Unsterblichkeit. Sie wurden daher zu den Grabstätten 
gepflanzt. Der Granatapfel ist Sinnbild für Fruchtbarkeit, auch 
diejenige des Geistes. Das Szepter der Universität Basel ist ge-
krönt von einem Granatapfel.

10 Signatur
Im Mittelalter sah man in Ähnlichkeiten zwischen Pflan-

zenteilen und bestimmten menschlichen Organen den «Finger-
zeig Gottes» auf mögliche Heilwirkungen. Diese als «Signatur» 
bekannte Vorstellung zieht sich durch die ganze Geschichte der 
Arzneipflanzen. Ihre Anfänge sind in der indischen Medizin 

Geschichte der Arzneipflanzen 21–36

Lobelia syphilitica 

Trifolium repens
Fragaria vesca
Viola tricolor

Aquilegia vulgaris
Lilium candidum
Iris germanica, I. florentina
Rosa gallica, R. ! alba
Paeonia officinalis
Fragaria vesca

Vinca minor
Punica granatum



 BAUHINIA 18 / 2004 

30

M. Rieder 21–36

im 4. bis 5. Jahrtausend v. Chr. zu finden. Der berühmte Arzt 
Paracelsus (1494–1551) war eifriger Befürworter der Signatur: 
«Die Natur zeichnet ein jeglich Gewächs zu dem, darzu es gut ist, 
so soll man’s an den Zeichen erkennen, was Tugend in selbigem 
sind». Die Signatur hielt sich bis ins 18. Jh. Einige Beispiele: 

Die leberförmigen Blätter des Leberblümchens weisen es als 
Heilpflanze bei Leberleiden aus. Die herzförmigen Ährchen des 
Zittergrases verraten, dass sie Herzflattern besänftigen. Gelb-
blühende Pflanzen wirken gegen Gelbsucht. Die Früchte des 
Blasenstrauchs erinnern an die menschliche Blase, diejenigen 
des Steinsamens an Blasen-, Nieren-, Gallensteine, was sie als 
Heilpflanzen für diese Leiden ausweist. Natterkopf zeigt sich 
durch seine schlangenkopfähnlichen Blüten als Heilpflanze bei 
Schlangenbissen an. Die roten Blüten des Wiesenknopfs erin-
nern an Blutstropfen, folglich wirken sie blutstillend.

11 Einfluss der morgenländischen Medizin
Durch die Handelsverbindung der Griechen und Araber mit 

Indien und China kamen asiatische Gewürze und Drogen (ge-
trocknete Pflanzenteile) schon im 5. Jh. ins Abendland.

Die Chinesen verehren «Shen-nung», einen legendären 
Herrscher der Vorzeit, der ihnen die Landwirtschaft beibrachte 
und die wichtigsten Nahrungs- und Heilpflanzen zeigte. Auf ihn 
soll der Anfang des berühmten pharmazeutischen Sammelwerks 
«Pen ts’ao king» zurückgehen. Die meist exportierte Droge der 
Chinesen war Rhabarberwurzel als Purgiermittel.

Die Arzneimittellehren der griechischen Ärzte Hippokra-
tes, Dioskurides (1. Jh.) und Galen (2. Jh.), die Werke der 
persischen Ärzte Rhazes und Avicenna (9.–11. Jh.) sowie die 
Naturgeschichte des Römers Plinius d.Ä. (1. Jh.) bildeten die 
wissenschaftliche Grundlage der Medizin bis zum 19. Jh.

In der Übersetzerschule von Toledo wurden die arabischen 
Wer ke ins Lateinische übertragen und somit dem Westen zu-
gänglich.

Pflanzen der Chinesen und Inder: 
Prunus persica Pfirsich
Rheum palmatum  Rhabarber 
Impatiens balsamina  Balsamine 
Veratrum nigrum  Schwarzer Germer
Tussilago farfara  Huflattich 

Pflanzen der Griechen:
Acanthus spinosus  Acanthus 
Cistus ladanifer  Zistrose 
Laurus nobilis  Lorbeer 
Inula helenium  Alant
Lavandula stoechas  Schopflavendel
Calendula officinalis  Ringelblume
Anemone coronaria  Kronenanemone 

Hepatica nobilis
Briza media
Colutea arborescens
Lithospermum officinale
Echium vulgare
Sanguisorba officinalis

Rheum palmatum



31

 BAUHINIA 18 / 2004 Geschichte der Arzneipflanzen

Pflanzen der Araber:
Aloe vera Aloe 
Cassia senna  Senna 
Ficus carica  Feige
Punica granatum  Granatapfel
Pistacia lentiscus  Pistazie 
Ricinus communis  Rizinus
Physalis alkekengi  Judenkirsche
Nerium oleander  Oleander 

12 Theriak
Aloe, Alraun, Aronstab, Koloquinthe, Arabischer Baldrian, 

Oleander, Meerzwiebel, Wermut sind nur einige der zahlreichen 
«Theriakpflanzen», aus welchen das berühmteste aller Heilmit-
tel der Pharmaziegeschichte gebraut wurde. Aus begründeter 
Furcht vor Vergiftungsanschlägen soll der pontische König Mi-
thridates VI. Eupator (132–63 v. Chr.) mit seinem Leibarzt ein 
Antidot, ein Gegengift, aus 54 Ingredienzien (Bestandteilen) 
entwickelt haben. Dieses «Mithridaticum» enthielt Giftpflanzen, 
Opium, Vipern- und Entenfleisch; Enten galten als «giftfest».

Unter den römischen Kaisern wurde das Rezept ange rei chert 
auf zirka 70 Ingredienzien. Es entstanden zusätzlich Ne ben-
produkte, sogenannte «Theriaka», aus noch reicheren Kombina-
tionen, wirksam gegen alle Gifte. Die Medizinschulen von Bolo-
gna, Padua, Montpellier, Paris und Strassburg stellten den kost-
spieligen Theriak öffentlich her, um Fälschungen zu vermeiden. 

Inzwischen war Theriak zum Allheilmittel geworden, das 
von hausierenden Theriakhändlern vertrieben wurde. Auch der 
Basler Arzt Felix Platter (1536–1614) benützte einen Theriak 
als «Pestwasser» im Kampf gegen die Seuche. In den Schweizer 
Apotheken hielten sich Theriak ähnliche Heilmittel bis ins 19. 
Jh. Die Theriakpflanzen sind auch im «Antidotarium» des Nico-
laus Platearius aufgeführt.

13 Schule von Salerno
In Salerno südlich von Neapel gründeten Ärzte und Ärz-

tinnen die erste weltliche Medizinschule des Abendlandes, 
vermutlich im 10. Jh. Griechische, jüdische, arabische und 
lateinische Ärzte lehrten in dieser «Civita Hippocratica» the-
oretische und praktische Medizin. Die Ärztinnen vermittelten 
Frauenheilkunde und Gesundheitslehre. Anatomie wurde am 
Schwein demonstriert, Heilpflanzen lernten die Schüler im Me-
dizinalgarten kennen.

In der Blütezeit der Schule, 11. bis 12. Jh., entstand die Heil-
mittellehre, kurz «Circa instans» genannt, nach dem Textanfang 
«Circa instans negotium in (de) simplicitus medicinis nostrum 
versatur propositum», verfasst von Matthäus Platearius (PFISTER 
1960). Nicolaus Platearius schrieb ein «Antidotarium», eine 
Sammlung Rezepte zu Gegengiften und Schlafschwämmen.

Der Staufer Kaiser Friedrich II. verstaatlichte 1231 die 
Schule von Salerno, institutionalisierte den Lehrgang mit Ab-

21–36

Aloe spec.
Mandragora officinarum
Arum maculatum
Citrullus colocynthis
Valeriana phu
Nerium oleander
Urginea maritima
Artemisia absinthium



 BAUHINIA 18 / 2004 

32

schlussexamen und verfügte die Trennung des Apotheker- vom 
Ärzteberufsstand. Seit der Schule von Salerno ist Latein die 
Gelehrtensprache. 

Pflanzen des «Circa instans»
Anchusa azurea Italienische Ochsenzunge
Daphne laureola Lorbeerseidelbast
Iris foetidissima Übelriechende Schwertlilie
Juniperus communis Wacholder
Myrtus communis Myrte
Nigella damascena Jungfer im Grün

Pflanzen des «Antidotariums»
Conium maculatum Schierling
Ruta graveolens Raute
Salvia officinalis Salbei
Solanum dulcamara  Bittersüsser Nachtschatten

14a Patres und Schiffsärzte: Amerika
Im Zeitalter der Entdeckungen öffnete sich eine völlig neue 

Welt. Die Schönheit der fremden Pflanzen, ihre unbekannten 
Eigenschaften weckten den Forscherdrang. Auf Expeditions- und 
Handelsschiffen begleiteten Patres und Schiffsärzte die Besatzung 
und die Siedler. Viele unter ihnen waren botanisch versiert.

Die missionierenden Patres lernten Sprache und Sitten wie 
auch Nutzpflanzen der einheimischen Bevölkerung fremder 
Länder kennen. Sie sind die Entdecker vieler exotischer Ge-
wächse. Auf rein wissenschaftlichem Gebiet haben sie Gross-
artiges geleistet und sollen deshalb hier erwähnt werden. Aus 
Amerika erinnern Kapuzinerkresse, Jesuitenkraut (Mate-Tee) 
und Jesuitenpulver (Chinarinde) an sie.

Um 1635 lernte der Dominikaner Père du Tertre den 
Chinarinden baum in Kultur auf den Antillen kennen. Der  Jesuit 
Pater Tafur fand in Peru den Kokastrauch und den Chinarinden-
baum in Kulturen der Indianer. «China» von «Quina» ist ein 
Indianername für Rinde als fiebersenkendes Mittel. Etliche der 
Patres wurden in wissenschaftlichen Pflanzennamen geehrt: 
Cobaea (Pater Cobo), Plumeria (Père Plumier), Theretia (Père The-
ret) und andere.

Die Schiffsärzte der Expeditions- und Handelsschiffe waren 
die ersten Erforscher der Tropenkrankheiten. Während Land-
aufenthalten konnten sie neue Nutzpflanzen von den Einge-
borenen kennen lernen. Auf Expeditionen sammelten sie neue 
Gewächse für die Botanischen Gärten. Ihr Hauptanliegen war, 
die Heilpflanzen zur Bekämpfung von Ruhr, Skorbut und Mala-
ria, den verheerendsten Übeln auf den Schiffen, zu beschaffen. 
«Eschscholtzia» ehrt den Schiffsarzt Eschscholtz der ersten russi-
schen Weltumsegelung (1815–1823); der Dichter Adelbert von 
Chamisso entdeckte sie als begleitender Botaniker auf einem 
Zwischenhalt in Kalifornien. Die Pflanze wirkt als Mohnge-
wächs leicht narkotisch.

Tropaeolum majus
Ilex paraguariensis
Cinchona pubescens, C. officinalis

Erythroxylum coca
Cinchona officinalis 

M. Rieder 21–36



33

 BAUHINIA 18 / 2004 21–36Geschichte der Arzneipflanzen

Vom amerikanischen Kontinent stammen folgende Pflanzen: 

Dahlienwurzelpulver und Pulver von getrocknetem Feigen-
kaktus dienten zu Verbänden bei Knochenbrüchen. 

14b Patres und Schiffsärzte: Asien
Garcia da Orta war von 1534 an als Arzt auf der portugiesi-

schen Handelsniederlassung Goa an der Westküste Indiens tätig. 
Er befragte die Eingeborenen, legte einen botanischen Garten 
an und schrieb die «Coloquios dos simples e drogas ne cousas 
medicinais da India». Es ist das erste Werk über Tropenmedizin, 
darin ist auch erstmals die Rauwolfie genannt.

Im Kielwasser der Portugiesen gelangten die Holländer im 
17. Jh. um die Spitze Südafrikas nach Indien, den Gewürz inseln 
und Japan. Sie gründeten die Ost-Indische Kompanie, bald 
folgten England und Frankreich. China liess die Handelskom-
panien nur in der Bucht von Kanton zu, wo sie ihre Faktoreien 
aufbauten. Ins Landesinnere kamen einzig die Jesuiten wäh-
rend der Regierung der Mandschu-Kaiser (17. bis 18. Jh.) als 
Hofastronomen, unter Kaiser Kang hsi auch als Kartografen 
und Kupferstecher. An ihre Ordenshäuser berichteten die Pa-
tres über chinesische Heilkunst, Gärten und Blumenzucht, über 
Tee und Bambus. Botanisch geschulte Patres sendeten Samen, 
Rhizome, Zwiebeln und Herbarbelege; sie führten Tagebücher 
und zeichneten womöglich die entdeckten Pflanzen:

Père Trigault (1615) berichtet vom Teestrauch, nennt die 
Kakipflaume «Persimone», sie ist getrocknet haltbar. Pater Ka-
mel leitete 1688 eine Armenapotheke in Manila. Linné ehrte ihn 
mit der Teepflanze. Père d’Incarville (1741) in Peking entdeckte 
für Paris Jasmin, Gartenrittersporn, Sommerastern, Chrysan-
themen, Frauenherz, Götterbaum, Lebensbaum, Albizie und 
vieles mehr. A. L. Jussieu ehrt ihn mit der Gattung Incarvillea.

Wie China war auch Japan den Europäern hermetisch ver-
schlossen. Die Holländer verdrängten die Portugiesen von der 
ersten europäischen Faktorei (Handelsniederlassung) auf der 
Insel Deschima vor Nagasaki.

Die Schiffsärzte E. Kaempfer (1690), C. P. Thunberg (1775, 
Linnéschüler), P. von Siebold (1822) betreuten im Dienst der 
holländischen Handelskompanie auf Deschima die Faktorei-
angestellten Holländer und Japaner; letztere brachten ihnen 
Pflanzen. Die traditionelle Gratulationsreise zum Shogun nach 
Yedo (Tokio) erlaubte, einmal im Jahr das Land zu sehen. Sie 
entdeckten Ginkgo, Kamelien-, Magnolien-, Steinobst-, Ahorn-
arten etc. Hosta sieboldiana (Funkie), Kaempferia (Gewürzlilie) 
und Thunbergia (Schwarzäugige Susanne) erinnern an sie. 

Dahlia merckii, D. pinnata
Opuntia ficus-indica

Rauvolfia serpentina

Camellia sinensis 
Diospyros kaki
Jasminum officinale
Delphinium-Hybr.
Callistephus spec.
Dendranthema indicum-Hybr.
Dicentra spectabilis
Ailanthus altissima
Thuja orientalis
Albizia julibrissin

Ginkgo biloba
Camellia spec.
Magnolia spec.
Prunus spec.
Acer spec.

Agave americana Hundertjährige Agave  Saft als Wundheilmittel, 
  bei Gicht, Schlangenbiss
Aloysia triphylla Zitronenstrauch Verbenentee
Tagetes lucida Sammetblume Räucherkraut
Argemone mexicana Stachelmohn Allheilmittel, Purgans



 BAUHINIA 18 / 2004 

34

In Indien leitete der Arzt John Forbes Royle 1823 in Saharan-
pur (Punjab) zwei Spitäler und den botanischen Garten der  Eng- 
 lish East India Company; unter anderem fand er Fussblatt (Mai-
apfel), eine Heilpflanze gegen Leberschäden und Gallenstein. 

15a Nahrungs- und Heilpflanzen: Amerika
Nach der Entdeckung der «neuen Welt» sandte König Phi-

lipp II. von Spanien seinen Leibarzt Francisco Hernandez 1570 
nach Mexico, um Fauna und Flora auf ihre Wirtschaftlichkeit zu 
erkunden. Hernandez traf bei den Azteken bereits Zuchtformen 
vieler Nahrungs- und Heilpflanzen an. Die Gewächse der Neuen 
Welt fanden in Europa unterschiedliche Aufnahme.

Fürsten und Bankiers, welche die Entdeckungsreise finan-
ziert hatten, erhielten unter anderem Samen. In ihren Oran-
gerien wurden Mais, Tomaten, Kartoffeln, Tabak vorerst als 
Zierpflanzen gezogen. In den Medizingärten der Universitäten 
untersuchten Ärzte diese Pflanzen auf ihre Heilkräfte. Der «spa-
nische Pfeffer», leicht zu kultivieren, befreite die Bevölkerung 
südlich der Alpen vom teuren arabischen Pfefferimport. Ausser-
dem galt Capsicum als Mittel gegen Cholera. 

Die Tomate fand als Würze Anklang. Nördlich der Alpen 
nannte man sie «Liebesapfel», «Poma amoris», doch die Ärzte 
urteilten: «es ist ein ungesund Speis ...». Der Name Kartoffel 
kommt von altitalienisch «tartufolo» für Trüffel. Caspar Bauhin 
gab ihr den heute noch gültigen Namen Solanum tuberosum. Die 
Hungersnöte von 1709 und 1770 zwangen die Bevölkerung Eu-
ropas, auch «Erdäpfel» zu essen, die bis dahin verpönt waren.

Mais, die heilige Pflanze der Indianer, wurde in Europa als 
Ge treide (engl. corn) anerkannt, doch irrtümlich für «Türkisch 
Korn» gehalten. Erst im 17. Jh. klärte sich, dass die Pflanze aus 
«India so gen Mitternacht liegt» stammt. Die «Maisfäden», stig-
mates, wirken harntreibend und als Heilmittel bei Leber- und 
Nierenleiden.

Englische Schiffsärzte liessen Feigenkaktus auf Stützpunk-
ten der East India Company anpflanzen, um die an Skorbut 
erkrankten Seeleute heilen zu können.

15b Nahrungs- und Heilpflanzen: Asien
Die Araber brachten Heil- und Nahrungspflanzen aus dem 

«Morgenland» schon im Frühmittelalter nach Sizilien und Spa-
nien. Nur so lässt sich erklären, dass die Gurke aus Indien bereits 
in den Krongütern Karls des Grossen kultiviert wurde. Der Saft 
wirkt diuretisch und purgierend. Unter den eingeführten Drogen 
der Araber war auch Rhabarberwurzel als Purgativum. Der Jesuit 
Pater Boym (1656) beschreibt in seiner «Flora sinensis» erstmals 
die Rhabarberpflanzen. Die Winterzwiebel lernten die Patres in 
China als «Fleisch des armen Mannes» kennen, Allium-Arten 
«treiben den Harn und die Würmer». Chinakohl in diversen For-
men gehört als wichtigstes Gemüse zum täglichen Reis. Thunberg 
beschreibt eine Brassica orientalis und als Obst die Kakipflanze so-
wie Loquat oder Japanische Mispel aus Japan und China.

Zea mays
Lycopersicon esculentum
Solanum tuberosum
Nicotiana tabacum
Capsicum annuum

Cucumis sativus
Rheum palmatum, R. officinale
Allium fistulosum
Brassica sinensis
Brassica orientalis
Diospyros kaki
Eriobotrya japonica

M. Rieder 

Opuntia ficus-indica

21–36

Podophyllum hexandrum



35

 BAUHINIA 18 / 2004 

Die Orange oder Apfelsine kam viel später als die Zitrone in 
den Westen. Portugiesen brachten um 1550 aus Macao, ihrem 
Stützpunkt in China, Orangen mit. Im 17. Jh. entstanden die 
«Orangerien» in fürstlichen botanischen Gärten Europas, die 
das Überwintern exotischer Gewächse ermöglichten. Alle Cit-
rus-Gewächse halfen gegen Fieber und Skorbut.

Ingwer war eines der wichtigsten Gewürze, das durch die 
Araber bekannt wurde. Die Schiffsärzte empfahlen Galgant 
gegen Seekrankheit. Kurkumawurzel, ebenfalls ein Ingwerge-
wächs, ist wichtiger Bestandteil der Gewürzmischung «Curry». 
Viele Ingwergewächse waren wichtige Verdauungshilfen. Die 
Wurzel färbt gelb, zum Beispiel die Gewänder der Buddhisten-
Mönche. In Basel hiess das älteste Zunfthaus der Pulver- und 
Würzkrämer «Zum Imber»; es stand auf dem Andreasplatz, der 
mit dem Imbergässlein das Quartier der Krämer bildete. 

Dank
Mein Dank gilt Anne käthi Heitz und ganz besonders Hanna 

Bader, Reviergärtnerin im Botanischen Garten in Brüglingen; 
sie besorgt das Gärtlein mit grosser Hingabe. 

Citrus sinensis 
Citrus limon

Zingiber officinale
Alpinia officinarum
Curcuma longa

BAUER VH (1973) Das Antonius-
feuer in Kunst und Medizin. Histor 
Schriftenr Sandoz, Heidelberg

BIRKET-SMITH K (1941) Geschich-
te der Kultur, eine allgemeine Ethno-
logie. Orell Füssli, Zürich

BOCK H (1577) Kreutterbuch. Zu 
Strassburg gedruckt durch Josiam 
Rihel. Reprint, Strassburg

BRANDENBURG D (1969) Priester-
ärzte und Heilkunst im alten Persien. 
J Fink Verlag, Stuttgart

CHIARI O (1953) Heilkunde im 
Wandel der Zeit. Rascher Verlag, Zü-
rich

CIBA ZEITSCHRIFT: 15 (1934) Is-
lam und Medizin, 25 (1935) Babylo-
nische Medizin, 36 (1936) Indische 
Medizin, 126 (1951) Klostermedizin, 
7 (1955) Der Schiffsarzt

COATS A (1969) The Quest for 
Plants. Studio Vista, London

DOUSSET JC (1985) Histoire des 
Medicaments. Payot, Paris

DUCROS MAH (1930) Le Dro-
guier Populaire Arabe du Caire. Impr 
de l’Institut Français d’Archéologie 
Orientale, Caire

DUVAL M (1977) La Planète des 
Fleurs. Laffont, Paris

ENNET D (1988) Lexicon der Arz-
neipflanzen, Gifte und Drogen. Welt-
bild Verlag, Augsburg

FISCHER H (1929) Mittelalter-
liche Pflanzenkunde. Münchner 
Drucke, München

FUCHS L (1543) Kreuterbuch. 
Isengrin, Basel, Reprint

FURLENMEIER M (1978) Das gros-
se Buch der Heilpflanzen. Schwitter, 
Zürich

GENAUST H (1976, 1996) Etymo-
logisches Wörterbuch der botanischen 
Pflanzennamen. Birkhäuser, Basel

GUTHRIE D (1952) Die Entwick-
lung der Heilkunde. Büchergilde Gu-
tenberg, Zürich

HÄFLIGER JA (1937/38) Das Apo-
thekerwesen Basels. Pharmazeut Inst 
Uni Basel

HAUSER A (1976) Bauerngärten 
der Schweiz. Artemis, Zürich

HOFMANN A & SCHULTES RE 
(1980) Pflanzen der Götter, magische 
Kräfte der Rausch- und Giftpflanzen-
gewächse. Hallwag, Bern

HOVORKA O VON & KRONFELD A 
VON (1908) Vergleichende Volks-
medizin. Strecker und Schröder, 
Stuttgart

Literatur

Geschichte der Arzneipflanzen 21–36



 BAUHINIA 18 / 2004 

36

HUNKE S (1960) Allah’s Sonne 
über dem Abendland, unser arabi-
sches Erbe. Deutsche Verlags Anstalt, 
Stuttgart

KERÉNYI K (1947) Der göttliche 
Arzt Asklepios und seine Kultstätte. 
Ciba, Basel

KÜHN W (1948) Grünewalds 
Isenheimer Altar als Darstellung mit-
telalterlicher Heilkräuter. Kosmos, 
Stutt gart

LANGDON E (1972) Pioneer Gar-
dens at Black Creek Village. Holt, 
Rinehart and Winston of Canada, 
Toronto, Montreal

LEVEY M (1973) Early Arabic 
Pharmacology. EJ Bill, Leiden

LUDWIG O (1982) Im Thüringer 
Kräutergarten, Heilkräuter, Hexen 
und Buckelapotheker. Prisma, Gü-
tersloh

PFISTER A (1960) De simplici 
medicina. Kräuterhandschrift aus 
dem letzten Viertel des 14. Jh. (Circa 
instans). Basler Universitätsbibliothek, 
Faksimile-Ausgabe, Sandoz-Jubilä-
um, Schwitter AG Zürich

PICARD R, KERNEIS JP & BRUNEAU 
Y (1966) Les Compagnies des Indes. 
Arthaud, Paris

PLATEARIUS N (1986) Le Livre des 
Simples medicines. Adapté d’après le 
manuscrit français 12322 de la Biblio-
thèque nationale de Paris, traduite 
par Malaudin G & Lieutaghi P, edi-
tions Ozalidet Textes Cardineau, Pa-
ris

PREGER K VON (1864) Deutsche 
Pflanzensagen. Verlag August Scha-
ber, Stuttgart und Oehringen

POLLAK K (1978) Die Heilkunst 
der frühen Hochkulturen. Econ, Wies-
baden

POLLAK K (1978) Die Heilkunst 
der Antike. Econ, Wiesbaden

RIEDER M (1984) Geschichte der 
Zauber- und Arzneipflanzen. Botani-
scher Garten in Brüglingen, Basel

SCHAFFNER W, HÄFELFINGER B & 
ERNST B (1992) Phytopharmaka Kom-
pendium. Arboris Verlag, Bern

SCHIPPERGES H (1987) Der Gar-
ten der Gesundheit, Medizin im Mit-
telalter. Artemis, München, Zürich

SCHNEEBELI-GRAF R (1991) Zier-
pflanzen China’s. Umschau, Teil I, 
Frankfurt a M

SCHNEEBELI-GRAF R (1992) Nutz- 
und Heilpflanzen China’s. Umschau, 
Teil II, Frankfurt a M

SCHÖPF H (1986) Zauberkräuter. 
Akadem Druck- und Verlagsanstalt, 
Graz

STAMMEL HJ (1986) Die Apothe-
ke Manitou’s. Rowohlt, Hamburg

STAROBINSKI J (1963) Geschichte 
der Medizin. Rencontres Nitsche In-
ternational.

TABERNAEMONTANUS JTH (1731) 
Neu vollkommen Kreuterbuch, bear-
beitet von Caspar und Hieronymus 
Bauhin. Offenbach a M, Reprint

THOMSON WA, SCHADEWALDT H, 
SCHULTES R & DAEMS W (1978) Heil-
pflanzen und ihre Kräfte. Hallwag, 
Bern

UNSCHULD PU (1978) Pen Tsao, 
2000 Jahre traditionelle Pharmazeu-
tische Literatur Chinas. Heinz Moser 
Verlag, München

ZERLIK A (1962) Pater Xaver 
Fridelli, Chinamissionar und Karto-
graph. Österreichischer Landesverlag, 
Linz

M. Rieder 21–36


