Bauhinia 70 (1992) 9-16

Die Pflanzen am Westportal
des Basler Miinsters

Marilise Rieder, Basel

Manuskript eingegangen am 1. September 1991
DOI: https://doi.org/10.12685/bauhinia.1847

Abstract

The few plant motifs on capitals of romanesque churches are botanically of an equivocal, purely symbolic
character. During the period of early gothic cathedral building the stone-carved plant decorations become
more abundant and change into a distinctly naturalistic style. Along with the traditional vine-leaves plants
from the native popular belief and medical knowledge are now introduced, as attributes of the saints but also
as a defence against demons, at the gates, windows and the keystones of the groined vaults. For a botanically
interested observer the ‘Westportal’ of the Basle cathedral is a particularly beautiful example of this plant
symbolism of the 13™ century.

Einfiihrung

«Seit jeher war der Mensch von schénen Dingen umgeben und hat das Schéne
wahrgenommen. Gestaltend haben Menschen selber Schones geschaffen und als
Kiinstler haben sie immer wieder versucht, die Schonheit der Welt naturgetreu
wiederzugeben. Zwar scheint es im Mittelalter wiahrend fast tausend Jahren, als hitte
der europidische Mensch vergessen, dass auch das Natiirliche Gegenstand seiner
Kunst sein konnte. Die Verherrlichung der christlichen Gottesidee stand im Vorder-
grund und beherrschte sein kiinstlerisches Tun.»

Mit diesem Gedanken, den H. ZoLLER (1988) zu Anfang seiner Abhandlung «Zum
Wandel der Pflanzenmalerei wihrend der Renaissance» ausspricht, stehen wir vor
dem Basler Miinster und versuchen, die «steinerne Botanik» zu ergriinden. Der
Wandel von den stilisierten Pflanzen zu den naturalistisch dargestellten ist am Miin-
ster besonders eindriicklich zu sehen. In der Steinmetzenkunst fand er bereits Mitte
des 13. Jahrhunderts statt, wihrend er in der Malerei erst in der zweiten Hilfte des
14. Jahrhunderts begann. Die Steinmetzen der romanischen Epoche stellten die
Natur zeichenhaft dar. Der Lebensweg des Menschen in den Himmel oder zur Hoélle,
begleitet von symbolischen Tiergestalten und knapp angedeuteten, oft imaginidren
Pflanzen, war ihr Hauptanliegen, ihre steinerne Predigt.

Zur Zeit der Entstehung des Westportals am Basler Miinster (ca. 1270) war der
Wandel von der stilisierenden in die naturalistische Darstellung des Weltbildes be-
reits im Gang. In den Klosterbibliotheken las und kopierte man neben theologischen
auch naturwissenschaftliche Werke. Der Marienkult begann im Zeitalter der Gotik.
Das Basler Miinster hatte die Mutter Gottes zur Patronin. Es ist Ost-West ausge-
richtet, wie einst alle Kirchen, also nach dem Sonnenaufgang im Orient und dem

9


Prakt_2
DOI:

Prakt_2
https://doi.org/10.12685/bauhinia.1847


Sonnenuntergang im Okzident, dem Reich der Toten. Der nichtliche Weg der Sonne
war geheimnisvoll; man brachte ihn mit der Unterwelt und dem Reich Satans in
Beziehung. Das «irdische Paradies» lag unerreichbar im Orient. Die Mitte der Welt
nahm die heilige Stadt Jerusalem ein. Die Kathedralenerbauer sahen sie als «<Him-
melsstadt» und schufen ihr Baukonzept nach dieser Vorstellung. Die Kleriker be-
stimmten den Bilderschmuck im Hinblick auf die Heiligen, denen die Kirchen ge-
weiht waren.

Westfassaden mussten besonders geschiitzt werden gegen den Ansturm der fin-
steren Michte, die vor allem von Westen kommend gefiirchtet wurden. Der mittelal-
terliche Mensch lebte in stindiger Angst vor dem leibhaftigen Teufel und seinen
Trabanten, die auch in der Tier- und Pflanzenwelt vertreten waren. Sie brachten alle
Plagen des irdischen Lebens: Missernten, Wassernot, Krankheiten, unbandige Liiste
und Wahnsinn. Allein die Kirche bot Zuflucht. Das Westportal, beschiitzt von Maria,
die einst auf der Sdule zwischen den beiden Tiiren stand, umgeben von den «Himm-
lischen Heerscharen» der Engel und Propheten, iiberhtht von «Abrahams Schoss»,
liess den Gldubigen ein, doch nicht ohne Hinweis auf die beiden Wege, den Pfad der
Tugend und das Abgleiten in die Siindhaftigkeit (Verfiithrer und térichte Jungfrau). In
den unteren Priesterweihen gab es das «Exorzistat», den Auftrag zur Austreibung
teuflischer Geister. Am wirksamsten liessen sich Ddmonen durch ihre eigenen Spie-
gelbilder abschrecken oder durch Pflanzen, die sie fiirchteten. Das waren die Attri-
butpflanzen von Maria, Christus und den Heiligen, auch stark riechende oder im-
mergriine Gewichse, letztere als Auferstehungssymbole. Je naturgetreuer sie darge-
stellt wurden, um so wirksamer waren sie. Dies muss den Steinbildhauern schon im
13. Jahrhundert gelungen sein: EMILE MALE (1898) schreibt in «L’Art religieux du
XIII¢ siécle en France», dass die Archdologen und Botaniker viele der in Stein ge-
hauenen Blédtter und Bliiten der Kathedralen von Paris, Reims, Chartres, Amiens,
Bourges, Laon usw. identifizieren konnten. Der Einfluss der gotischen Baukunst
Nordfrankreichs drang durch das Burgund auch nach Basel.

Die Steinbildhauer des Mittelalters kannten allm&hlich die wichtigen Symbol-
pflanzen aus Gesidngen und Predigten: Walafried Strabo (gestorben 849) besingt
in seinem «Hortulus» die ndhrenden und heilenden Kriuter des Klostergartens der
Insel Reichenau als Gottes Schopfung; Bernard von Clairvaux (1090-1153)
setzte sich besonders fiir die Marienverehrung ein. Er redet von Maria, der Jungfrau,
als Rose und von Eva, der Urmutter, als Dorn. Der Dorn wird zum Symbol der Siinde.
Hier entstand vielleicht der Begriff von Maria, der «Rose ohne Dorn», der zur Wahl
der Pfingstrose als weiterer Marienpflanze fiihrte. In den Marienlobreden kommen
Begriffe wie «Rose unter den Dornen», «Heilerin aller Leiden» vor, alles Vorstel-
lungen, die das Aussergewohnliche Mariens, die Siindenlosigkeit mit den Heilkriften
in Hag- und Pfingstrose andeuten. Hildegard von Bingens «Physica» und Al-
bertus Magnus’ «De Vegetabilibus» miissen besonders einflussreich fiir die Wahl
der darzustellenden Gewichse gewesen sein. Hildegard (1098-1179) iiberlieferte
Kenntnisse aus der Volksmedizin (s. PORTMANN 1982). Albertus Magnus (1193-
1280) hatte in Padua Medizin studiert und verband antikes Wissen mit christlichem
Glaubensgut. In beider Werke sind die medizinischen Angaben durchmischt mit
religiosen Vorstellungen und altem Dimonenglauben. Honorius von Autun
(Anfang 12. Jahrhundert) vergleicht in seiner Predigt «De omnibus sanctis» die Pro-
pheten, Evangelisten und Maértyrer mit blithenden Gewichsen. Auch sein «Imago

10



Mundi» enthilt diese ausgesuchte symbolische Pflanzenwelt. Franz von Assisi
(1181-1226) lehrte mit seinem «Sonnengesang» eine neue Naturbetrachtung zum
Lobe Gottes. Konrad von Wiirzburg (gestorben 1287 in Basel) dichtete einen
Lobgesang auf Maria «Die goldene Schmitte», in welchem er sie mit vielen aus-
erwihlten Pflanzen gleichsetzt: u.a. «du rose in himeltouwe», «du phingstrose an allen
stift» (vgl. SUTER 1987).

Das Westportal war durch eine offene Vorhalle geschiitzt gewesen, die im Erdbeben
von 1356 zusammenstiirzte. Solche Vorhallen wurden <Paradies> genannt. Maria
erhielt auch den Namen «Nova Evay, weil sie als Mutter Christi der Menschheit das
verschlossene Paradies wieder 6ffnet. In diesem Paradiesgarten blithen und fruchten
Marienpflanzen, heilende und dimonenabwehrende Gewichse.

Heute prisentiert sich das Westportal (Abb. 1) ohne Vorhalle noch immer mit
seinem paradiesischen Pflanzenschmuck, verteilt auf die Kapitelle, die Bogenldufe,
die Konsolen und Baldachine der Engel, die Stiitzen der einstigen Vorhalle, auf
welchen jetzt Kaiser Heinrich II. und Kunigunde, seine Gattin, auf der
einen, der Verfithrer und eine der torichten Jungfrauen auf der anderen Seite ihren
Standort haben. Die Pflanzen an diesen Pfeilervorlagen stehen deshalb nicht in
symbolischer Beziehung zu diesen versetzten Statuen. Zwei weitere Pflanzenkapitelle
der einstigen Vorhalle sind nach dem Erdbeben im Vorhallenjoch des Langhauses
iiber der Orgelempore eingesetzt worden. Das eine trigt eine Kombination von Arte-
misia und Bryonia, die einst den Kelten und Germanen heilig waren. Im Volks-
glauben lebte ihre Schutzkraft weiter; sie hiessen «Pluemen der Tugend», man liess sie
am Gartenzaun wachsen.

In seiner Arbeit «Der Erminoldmeister und die deutsche Skulptur des 13. Jahrhun-
derts» hat A. HUBEL (1974) das Basler Westportal sehr sorgfdltig untersucht und alle
Beschidigungen genau festgestellt. Er vermutet, dass bei der Restaurierung des Por-
tals in den Jahren um 1880 im Geschmack der Zeit Bruchstellen nachgeschliffen,
begradigt und geglittet worden sind. Nach seinem Urteil sind die Kapitelle der
Rundpfeiler, welche die Archivolten stiitzen, wie auch die Konsole der Maria spiter
entstanden als die Skulpturen und Pflanzen der Bogenlidufe, die dem sog. Erminold-
meister zugeschrieben werden.

Selbst die Fenster zwischen den Statuen weisen Kapitelle mit Blédttern auf, galten
doch gerade sie als «Einfluglocher» der bosen Geister, die sich im Bereich der Decke
storend umhertreiben konnten. Daher wurden auch die Schlusssteine der Gewdlbe
mit absichernden Motiven (Schutzpflanzen, Pentagramme) versehen. Das Pflanzen-
programm entspricht weitgehend demjenigen der Basler Predigerkirche; es k6nnte
vom Dominikaner Albertus Magnus inspiriert sein, welcher als Bischof von Kdln
der zu seinem Ordensbereich gehdrenden Predigerkirche die zweite Weihe (1269)
erteilt hat.

Die Pflanzen, ihre Bedeutung und Anwendung im Mittelalter

- Kapitell der Maria (die Marienfigur wurde 1529 im Bildersturm zerstort):

(1) Ranunculus spec., Hahnenfuss, «batrachion» (Dioskurides), «pes corvi» (Al-
bertus Magnus), «rapa di San Antonio» (alt-ital.); Ranunculus bulbosus gegen Pest-
beulen (Signatur), Warzen, «Antoniusfeuer» (Ergotismus), Tollwut; R. auricomus
wirkt fiebersenkend; beide Arten sind giftig.

11



12

'] B

Abb. 1. Westportal des Basler Miinsters. Die Zahlen korrespondieren mit den eingeklammerten Pflanzennummern im Text.



_ In den Bogenldiufen (Archivolten):

(2) Rosa spec., wahrscheinlich Rosa canina, «rosa silvestris» (Albertus Magnus),
Hundsrose, Hagrose gegen Tollwut, Skorbut. Die Hagrosen hielten die wilde, unge-
zihmte Natur von Heimwesen und Garten ab. Hier bedeuten sie den Paradiesgarten.

(3) Paeonia officinalis, Pfingstrose, nach Paeon, dem Gotterarzt der griechischen
Mythologie benannt, galt seit der Antike als Heilpflanze: «pyonia femina»® (Alb.
Magnus), «benediktenrose»; Hildegard von Bingen empfahl sie gegen Fieber und
«Fallend Sucht» (Epilepsie). Sie schiitzte vor Unwetter und bosem Zauber. Samen und
Wurzeln sind giftig.

(4) Vitis vinifera, der Weinstock mit Ranken und Trauben als «Lebensbaum> der
Antike, wird auf Christus iibertragen, er ist das <Lignum vitae», sein Blut ist der Wein.
In der mittelalterlichen Heilkunst verabreichte man viele Arzneipflanzen «in Weyn
gesotten».

(5) Bryonia dioica, Zaunriibe, «viticella» (Alb. Magnus), «Wilde curuiz» (ahd.). Sie
rankt als «Gegenrebe> auf der sog. «bGsen Seite» des Portals, wo der Verfiihrer steht,
dessen Riicken von Kréten und Schlangen bedeckt ist; «stichwurtz, brionia» bei
Hildegard v. B., die ihre Giftigkeit kennt (Beeren und Wurzeln): der Geruch der Riibe
schmerze den Menschen und mache Kréten und Schlangen iibel! Bryonia war ein
riskantes Drasticum, Pest- und Wundheilmittel der Volksmedizin. Sie galt als beson-
ders wirksam gegen Zauber, bose Geister und Unwetter. Bereits in der Antike schiitzte
sie vor Blitz und Donner. Ihre Riiben dienten auch zu Filschungen von Alraun-
méannchen.

— Die Pflanzen der vier Pfeilervorlagen:

Zu identifizieren sind: Eiche, Efeu, Feldahorn, Zaunriibe, Weissdorn, nochmals

Eiche und vermutlich Pfingstrosenblitter.

(6) Quercus cf. robur, Eiche mit Eicheln, «eich» (Hildegard v. Bingen) «arbor
glandis», heiliger Baum der Kelten, Germanen, Griechen und Romer. Sein Holz galt
als unverweslich (Unsterblichkeitssymbol), die Rinde diente als Heilmittel bei
Wunden und Pestbeulen; die Eicheln, einst Nahrung der Menschen (in der Urzeit,
dem «goldenen Zeitalter» sollen sie siiss gewesen sein, seit dem Siindenfall sind sie
bitter!), ergaben dann im Mittelalter eine wertvolle Nahrung der Schweine.

(7) Hedera helix, Efeu, «ebehewi» (adh.), «Silva mater» (" siehe friihere Anmerkung),
«slingpaumy; weil hdufig Eichen umschlingend, galt Efeu bei den Indogermanen
gleichfalls als heilkréftig. Einst Kultpflanze des Dionysos wird Efeu zur Marien-
pflanze, immergriin steht sie symbolisch fiir ewiges Leben und Treue. Den Kleinkin-
dern und Haustieren um den Hals gelegt wehrt Efeu Zauber ab. Blitter und Beeren
sind giftig. Im Mittelalter wird sie zu einer vielseitig verwendeten Heilpflanze.

(8) Acer campestre, Feldahorn mit Friichten, «mazaldra» (ahd.), <cahornenboum» bei
Hildegard v.B.; sie bezeichnet ihn allerdings als unniitz und schidlich, er wecke die
Begierde. Die jungen Blédtter wurden wie Sauerkraut gegoren und gegessen. Das
germanische «<mat» fiir Speise ist in <mazzalter> oder <mazzolter» (Massholder) ent-
halten. Der Milchsaft seiner Blattstiele brachte ihm auch den Namen «Milchbaum»
ein; vielleicht liegt hierin die Beziehung zu Maria, die das Kind nihrt. Schon in
prahistorischen Zeiten war sein Holz geschidtzt und genutzt worden fiir Gefésse,

* Die Beiworter wie (femina> oder «mater> in den alten Pflanzennamen weisen auf Attributpflanzen alter
Erd- und Muttergottinnen hin, deren Platz Maria in der christlichen Kirche erhalten hat.

13



Loffel, Spindeln, Nigel und Bogen. Im Volksglauben erhielt der Feldahorn die gleiche
Bedeutung wie der Holder (Sambucus) als Schutzbaum des Heimwesens. Alle drei
Ahornarten (Acer campestre, A. platanoides, A. pseudoplatanus, 10) galten als Ma-
rienpflanzen und somit als Ddmonenschreck.

(9) Crataegus spec., Weissdorn mit Friichten, «spina albax, «<acantis leuce», «<hageny,
«hag dorn», «wizdornv, einst beliebter Einfriedungsstrauch der Germanen, Schutzhag
um Gehoft und Garten. Der reale dornige Schutz wandelte sich in der Uberlieferung
zum Schutz vor bosartigem Zauber. Die Friichte sind uralte Nahrung. In christlicher
Symbolik bedeutet der Weissdorn Keuschheit, jungfrauliche Empfingnis; die Jung-
frau Maria erschien den Gliubigen hiufig in einem Weissdornstrauch! Zweige im
Haus schiitzen vor Blitzeinschlag. Crataegus wurde in der Volksmedizin als Herzbe-
ruhigungsmittel, bei erh6htem Blutdruck, Krimpfen und Melancholie angewendet.

— Die Pflanzen der beiden Fenster:
Weinlaub (s.0.), Eichenblitter mit Eicheln (s.0.), Efeu (s.0.) und vermutlich (10)
Bergahorn (s.0.).

- Die Pflanzen der acht Gewdndekapitelle unter den Archivolten:

Eichenblitter mit Eicheln (s.0.), vermutlich Nelkenwurzblitter und Bliiten, Erd-

beerbldtter, Hahnenfussblitter (s.0.), Zaunriibenblitter mit Beeren (s.0.), Hasel-

blatter mit Niissen, Hopfenblatter, Feldahornblétter mit Friichten (s.o0.).

(11) Geum urbanum, Nelkenwurz, Benediktenkraut, «sana munda», «Heil aller
Welt», «benedicta» (Hildegard v. B.). Der Wurzelstock riecht nach Gewiirznelken. Die
vielen Namen verraten die Bedeutung der Pflanzen im M. A. als wichtige Panazee. Bei
Hildegard ist Geum gar ein Aphrodisiacum und Tonicum. Albertus Magnus schreibt
ihm teufelvertreibende Krifte zu. Es wurde in den Hausgérten gezogen.

(12) Fragaria vesca, Erdbeere, «ertberi» (ahd.). Die dreiteiligen Blitter symboli-
sieren die Trinitédt. Die Friichte gelten als Symbol der «guten Werke» (die Werke der
Barmherzigkeit sind an der Galluspforte dargestellt). Die Erdbeere ist eine typische
«Paradiespflanze», weil sie zugleich Bliiten und Friichte tragt. Ihre Friichte sind «den
Seligen Nahrung». Als Paradies- und Marienpflanze hat sie antidimonische, aber
auch heilende Krifte.

(13) Corylus avellana, Hasel, «corilus» (Hildegard v.B., Alb. Magnus), «nux avel-
lana», «hasala» (ahd.). Die Niisse, einst Urnahrung der Menschen, bedeuten in der
christlichen Symbolik geistige Nahrung. Schon in vorchristlicher Zeit stand die Hasel
in Beziehung zum Totenkult. In alemannischen Griabern fanden sich Haselniisse und
Haselstdbe unter den Leichen und Totenbdumen. Bei Ausgrabungen in franzésischen
Klostern entdeckte man Haselstdbe in den Gribern der Monche, vermutlich noch
immer als Schutz vor bosen Geistern. Kloster wie Kirchen wurden, nach Aussage der
Kirchenviter, besonders stark von den Teufelsdienern heimgesucht, um die Gliu-
bigen zu verfiihren. Haselzweige hielten auch Blitz und Unwetter ab.

(14) Humulus lupulus, Hopfen, «<humulus» (Alb. Magnus), «<hoppho» (Hildegard
v.B.), erscheint mit Blittern und Friichten auf Kapitellen mancher deutscher Kathe-
dralen (Mainz, Naumburg). Die christliche Symbolik gesellt ihn den Sibyllen zu; er
versinnbildlicht das Bittere ihrer Wahrheit (unter den Propheten und Koénigen des
zweiten Bogenlaufs befinden sich vier Sibyllen). Bereits im 9. Jahrhundert wurde
Hopfen kultiviert. Hildegard von Bingen stellt fest, dass er «Melancholie und
Schwire des Gebliits» bringe. Sie erkennt aber, dass seine Bitterkeit die «Faulniss»

14



von Getrinken fernhalte. Seine ersten Sprossen und Blétter ass man als «reinigendes
Friihlingskraut». Hopfengirten bedeuteten wertvollen Besitz aller Kloster, welche

Bierbrauerei betrieben.

_ Pflanzenschmuck der Konsolen und Baldachine der 18 singenden Engel (vom Be-

trachter gesehen links aufsteigend, rechts absteigend):

1. Pfingstrose, 2. Efeu mit Friichten, 3. Feldahorn, 4. Weissdorn, 5. Eiche (petraea?),
6. Eiche mit Eicheln (robur?), 7. Feldahorn, 8. Pfingstrosen- (ev. Beifuss-)blitter,
9. Efeu mit Friichten, 10. (Spitze) links und rechts Zaunriibe, 9. Hagrose, 8. Zaun-
riibe, 7. Weinlaub mit Trdubel, 6. Feldahorn, 5. Feldahorn, 4. Hasel mit Niissen,
3. Hopfen mit Friichten, 2. Efeu mit Beeren, 1. Zaunriibe mit Beeren. — Die Engel
bewegen sich quasi in einem «Hainn.

_ Der dusserste Bogenlauf:
Es zieren ihn Krabben, kugelig eingerollte, grosse Eichenblitter, die den «Hain»
wirkungsvoll einfassen.

Abschliessend mochten wir annehmen, dass der Pflanzenschmuck am Westportal
des Basler Miinsters vor allem als Schutz angebracht worden ist, denn er entzieht sich
zumindest teilweise dem Auge des gewohnlichen Kirchgéngers. Es ist bemerkenswert,
dass nur einheimische Pflanzen gewahlt wurden, sie wirkten wohl am besten gegen
hiesige Bosewichte.

Zusammenfassung

Die Pflanzenmotive an romanischen Kirchen waren bewusst stark stilisiert, unir-
disch und daher «paradiesischy. Zur Zeit des friihen gotischen Kathedralenbaus pra-
sentiert sich der steinerne Pflanzenschmuck erkennbar naturalistisch in grosser Viel-
falt. Neben dem traditionellen Weinlaub treten nun Pflanzen aus dem einheimischen
Volksglaubens- und Medizinschatz auf, als Attribute der Heiligen, aber auch als
Dimonenabwehr an Eingidngen, Fenstern und den Schlusssteinen der Gewdlbe. Das
Westportal des Basler Miinsters ist fiir den Botaniker ein besonders schones Beispiel
dieser Pflanzensymbolik des 13. Jahrhunderts.

Dank

Fiir wertvolle Diskussionen und Mithilfe bei der Beschaffung von Unterlagen bin
ichFrauDorothea Schwinn, wiss. Mitarbeiterin am Stadt- und Miinstermuseum
Basel, zu Dank verpflichtet.

Bibliographie

BEHLING, LOTTLISA, 1964: Die Pflanzenwelt der Mittelalterlichen Kathedralen. Béhlau Verlag, Koln/Graz.

CoOPER, J.C., 1986: Lexikon der traditionellen Symbole. Deutsche Lizenzausgabe, Leipzig.

HOFFMANN-KRAYER, E., 1927: Handworterbuch des Deutschen Aberglaubens. Berlin/Leipzig.

HuskL, AcHiM, 1974: Der Erminoldmeister und die deutsche Skulptur des 13. Jahrhunderts. Beitrige zur
Geschichte des Bistums Regensburg, Band 8. Regensburg. S. 53-241.

15



LUBKE, WILHELM, 1858: Vorschule zur Geschichte der Kirchenbaukunst. Leipzig.

MALE, EMILE, 1898: L’Art religieux du XIII¢ siécle en France. Paris; Neuauflage Armand Colin, Paris 1958.

Mosius, FRIEDR. & HELGA, 1974: Bauornament im Mittelalter, Symbol und Bedeutung. Union Verlag
Berlin; Lizenzausgabe Wien 1978.

PORTMANN, MARIE-LOUISE, 1982: Hildegard von Bingen «Heilmittel». Basler Hildegard-Ges. Basel 1982/83.

REINHARDT, HANs, 1949: Das Basler Miinster. K. Werner AG, Basel.

SCHLEIDEN, M.J., 1873: Die Rose, Geschichte und Symbolik, Leipzig; Reprint Moos/Bodensee 1964.

SUTER, RUDOLF, 1987: «Botanisches» in Konrad von Wiirzburgs Marienlob, in <Das ritterliche Basel>: Zum
700. Todestag Konrads von Wiirzburg. Stadt- und Miinstermuseum, Basel.

ZOLLER, HEINRICH, 1988: Zum Wandel der Pflanzenmalerei wihrend der Renaissance. Schweizer Hotel-
Journal, Frithjahrsausgabe (6 S. inkl. Abb.).

Adpresse der Autorin:
Marilise Rieder, Heinrichsgasse 8, CH-4055 Basel.

16



