Bauhinia 9/3 (1990) 191-204

Unsere Heilpflanzen aus keltischem und
germanischem Erbe
Marilise Rieder, Basel

Manuskript eingegangen am 15. Februar 1990
DOI: https://doi.org/10.12685/bauhinia.1866

In unserer Volksmedizin steckt keltisches und germanisches Erbgut. Fast
die Halfte der noch heute in der Kréduterheilkunde verwendeten Arten waren
den Kelten oder Germanen schon bekannt.

Sowohl Kelten wie Germanen zihlen zu den indoeuropéischen (indogerma-
nischen) Volkern, die vom «Kurganvolk» abstammen, einem steinzeitlichen
Hirtenvolk, das in der siidrussischen Steppe an der unteren Wolga gelebt hatte.
Von den Archiologen ist dieses Volk nach den Grabhiigeln (= Kurgan, russ.) so
benannt worden. Uberbevélkerung, Ubernutzung der Weiden und klimatische
Veranderungen zwangen einzelne Stimme zur Abwanderung. Sie hatten be-
reits das Pferd gezihmt und Wagen gebaut, was ihnen ermdéglichte, weite
Strecken zu bewiltigen. Indoeuropéische Stimme wandern um 2000 v.Z. in
Anatolien, Griechenland und Osteuropa ein. Aus den osteuropdischen Stim-
men entwickelt sich im Lauf der folgenden Jahrhunderte die Kulturgemein-
schaft, welche uns unter dem Begriff «Kelten» bekannt ist.

Im 5. vorchristlichen Jahrhundert (Ende Bronzezeit) tauchen Kelten in Mit-
teleuropa auf. Die griechischen Geschichtsschreiber Diodoros und Polybios
nannten sie «Keltoi» und «Galatai», der Romer Plinius bezeichnete sie als
«Celtai» und «Galli».

In der Schweiz entstand zwischen Jura und Alpen, Bodensee und Genfersee
ein bedeutendes Zentrum keltischer Kultur: die La Tene-Kultur der jiingeren
Eisenzeit, von 400-58 v. Chr. (dem Sieg der Romer iiber die Helvetier bei
Bibrakte).

Die Kelten sind das erste europiische «Eisenvolk». Sie schmiedeten als
erste Sensen (als Verbesserung der bronzenen Sicheln), Pflugscharen, Reifen
um die Wagenrédder und Waffen aus Eisen. Schon die Bronzewerkzeuge hatten
die Arbeit beschleunigt, um so mehr nun die neuen eisernen. Es wurde mog-
lich, iiber den Eigenbedarf hinaus zu produzieren und Handel zu treiben.
Helvetische Hirtensippen entwickelten sich zu Alpenbewohnern. Sie siedelten
auch in den hoher gelegenen Tilern und iiberschritten einige der Passe. Thre
einstige Abwanderungsroute vom Schwarzen Meer her, der Donau entlang
nach Mittel- und Westeuropa, ergab nun die Handelsverbindung zum Orient.
Durch Warenaustausch sind sicher auch fremde Pflanzen eingeschleppt wor-
den, z.B. Schlafmohn (Papaver somniferum), Linse (Lens esculenta), Erbse

191


Prakt_2
DOI:

Prakt_2
https://doi.org/10.12685/bauhinia.1866


(Pisum sativum), Saubohne (Vicia faba), wenn die Auswanderer sie damals
nicht schon als eigene Kulturpflanzen mitgebracht hatten.

Im 5. nachchristlichen Jahrhundert begann die grosse Vélkerwanderung
der germanischen Stdmme aus dem Norden nach Siiden. Beim Verlassen der
stidrussischen Steppen waren sie einst den Flussldufen entlang nach Norden
gewandertin den Raum der Ost- und Nordsee (Skandinavien). Die Alemannen
iberwiltigten die Romer am Rhein und drangen in die Nord- und Mittel-
schweiz ein, die Burgunder zogen in die Westschweiz und vermischten sich mit
den dort noch ansissigen Kelten.

Im 8. und 9. Jahrhundert wanderten dann Alemannenstdimme {iber Grim-
sel, Lotschenpass und Gemmi ins Wallis. Dort gerieten sie in Konflikt mit der
keltoromanischen Bevolkerung. Sie wurden in die unwirtlicheren Nebentiler
und hoheren Lagen im Oberwallis zuriickgedringt, wo sie als Bergbauern und
Viehziichter ihre Existenz fanden. Bei volkskundlichen Studien tiber die Walser
im Lotschental, Oberwallis, Urserental und Graubiinden trifft man wieder auf
das alemannische Erbe. Die Bergbewohner nutzten die montanen und alpinen
Arten der im Volk bekannten Heilkriuter.

Kelten und Germanen verehrten die Sonne als Lichtspender fiir alles Le-
ben. Der Sonnenaufgang und der Sonnenuntergang begrenzten den Tag und
das Walten der Lichtgotter. In der Nacht herrschten die finsteren, unguten
Michte. Sommer- und Wintersonnwende (Solstitien: 21. Juni, 23. Dezember)
waren wichtige Ereignisse des Jahres. Die Daten der Tag- und Nachtgleiche
(Aequinoktien: ca. 21. Mérz und ca. 23. September) bei Friihlings- und Herbst-
beginn wurden besonders beachtet wegen der bedngstigenden Stiirme, die sie
oft begleiten. Das Christentum musste die heidnischen Daten ilibernehmen,
weil sie im Volk so stark verwurzelt waren:

Ostern von «ostar» = Osten, «Ostara», einer germanischen Friihlingsgot-
tin.

Grindonnerstag: der «Donars-Tag» ist ein Relikt des Donar-Kultes im
Frithjahr; man ass Kohl mit neun Frithlingskrédutern, z. B.:

Kohl (Brassica oleracea) «haidnischkol», er wurde kultiviert und einge-
macht.

Birlauch (Allium ursinum) «rams, ramser» (ahd. = althochdeutsch; Friih-
mittelalter), «<kramo» (keltisch) (s. spéter: Krautgarten).

Huflattich (Tussilago farfara), «rosshueb», «callio-marcus» (gilisch-kelt.),
«pav-marc’h» (bretonisch-kelt.), ist ein altes Hustenmittel der Kelten; die
Pflanze wurde getrocknet und angeziindet, den Rauch zog man durch ein
Schilfrohr ein; mit frischen Bldttern machten Kelten und Germanen Wundver-
bénde.

Brennessel (Urtica dioica), «nezzila, netalan» (ahd.), «linad» (breton.).
Ihre Fasern wurden gesponnen und zu Stoffen verwoben, ihr Brennen machte
sie zu apotropéischen Pflanzen, die vor bosen Geistern schiitzten. Die jungen
Blitter werden noch heute gegessen.

Ampfer (Rumex, div. sp.), «ampra» (ahd.), «trechon» (breton.).

Hirtentischel (Capsella bursa-pastoris), «Pwrs y Bugail» (cymrisch-kelt.).

Sauerklee (Oxalis acetosella), «gauchlok», «gauches ampfera», «Kuckes-
louch», half gegen Mundfiule, iibelnde Wunden, Fieber.

192



Scharbockskraut (Ranunculus ficaria), «fic-, vicwurtz», «louzaouenn an
daroued» (breton.), Heilkraut bei Warzen und Hautausschldgen. Scharbock ist
eine Verballhornung von Skorbut.

Kressen; es kann sich handeln um: Wiesenschaumkraut (Cardamine praten-
sis); Bitteres Schaumkraut (Cardamine amara); Bachbunge (Veronica becca-
bunga), «beccabunga» ist latinisiert aus «becke» = Bach und «bunge» =
Zwiebel, Knolle; oder um Brunnenkresse (Nasturtium officinale), «cresso»
(ahd.), «beruro» (kelt.), wird zu franz. «berle». Was im Quell- und Brunnen-
wasser wuchs, galt als heilkriftig, Quellen waren den Indogermanen heilig. Sie
assen Kresse als blutreinigenden Salat, weil sie diuretisch und purgierend
wirkt.

Auffahrt: Himmelfahrt Christi, ist gleichfalls auf einen Donars-Tag ge-
setzt. Die an diesem Tag gesammelten Krauter waren besonders heilkriftig.

Pfingsten: Wenn der Holderbusch zu blithen begann, feierten die Indoger-
manen den Sommeranfang mit einem Fruchtbarkeitsfest, den heutigen Pfing-
sten. Die Pfingstochsen ersetzten die urspriinglichen Menschenopfer. Die
Kelten bekrinzten ihre Opfertiere mit Eisenkraut (Verbena officinalis), Wer-
muth (Artemisia sp.) und Hartheu (Hypericum perforatum).

Johannisfest: die christianisierte Sommersonnwende, «mi-été» der Alp-
ler, stand urspriinglich im Zusammenhang mit der Sonnenverehrung, daher die
Sitte der Feuer. Sie gab im Lauf der Zeiten Anlass zu magischen, apotropéi-
schen Handlungen. Man sammelte vor Sonnenaufgang neun Heilkrauter; diese
wurden zu einem «Johannisbusch» gebunden, durch den Feuerrauch gezogen
und dienten ein Jahr lang als Schutz gegen Zauberkrifte und als Heilmittel fiir
Mensch und Tier. Feuer und Rauch waren eine magische Reinigung. Als Johan-
niskrauter sind bekannt:

Johanniskraut (Hypericum perforatum) «harthew», «fuga demonum»,
«sola regia», «welthopfe»; die vielen Namen bezeugen die grosse Bedeutung
der Pflanze. Auch die Germanen bekrénzten ihre Opfertiere mit ihr; gelb war
die Todesfarbe. Sie ist heute noch eine beliebte Wundheilpflanze.

Beifuss (Artemisia vulgaris) «biboz» (ahd.); «mugwurtz» vom kelt. «mic-
glo» (= warmen), «huelenn-wenn» (breton.); wurde als Warmmittel genutzt,
schiitzte bei Geburten Mensch und Vieh vor boswilligem Zauber.

Rainfarn (Tanacetum vulgare), «reinefano» (germanisch), «arwaz» (bre-
ton.), diente hauptsichlich als Abortivum.

Dost (Origanum vulgare), «dost» (german.), Zauber-Abwehr.

Konigskerze (Verbascum sp.), «himmilprant» (ahd.), «gore-wenn» (bre-
ton.), «Sant-Johanniskerze»; wirkte apotropiisch, heilt speziell Brandwunden,
Husten und Bronchitis (ist eine der «sieben pektoralen Pflanzen»).

Spierstaude (Filipendula ulmaria), «<rouannez-ar-foenn» (bret.), «reine des
prés» (franz.); keltische Allheil- und Zauberpflanze. Thre Bliiten warf man in
die Sonnwendfeuer. Die knolligen Wurzeln dienten auch als Nahrung.

Eisenkraut (Verbena officinalis), «isena» (ahd.), «kroazig» (bret., = kleines
Kreuzlein); Allheilmittel der Kelten und Germanen.

Baldrian (Valeriana officinalis), «dennemarcha» (ahd.); der Name ist nicht
sicher erkldrbar. (Weitere Angaben siehe unter «Heilpflanzenbeete».)

Wegwarte (Cichorium intybus), «sunnenwirbel», «<himmellouch», germani-

193



sche Zauberpflanze, brachte Liebesgliick, wenn sie weiss bliihte; Heilpflanze
bei Fieber, Leber- und Milzleiden, Wurmmittel. Auch Nahrungspflanze.

Bittersiiss (Solanum dulcamara), «<himmilprant» (ahd.), «<sanab» (breton.);
weiteres siehe unter «Heilpflanzenbeete».

Gundelrebe (Glechoma hederacea), «gundrawe», «gund» (ahd.) bedeutet
«Kampf». Stark riechend vertreibt sie bose Geister. Volksheilmittel bei Husten
und Bronchitis. Stimulans bei Magen-Darm-Stérungen.

Attich (Sambucus ebulus), keltische Sonnwendpflanze; Zweige ins Feuer
geworfen vertrieben die Unwetter. — Diureticum.

Wohl-verleih (Arnica montana), galt bei den Germanen als Sonnwendkraut
und «Mutterwurtz» bei Bresten der Gebarmutter. Panazee (Allheilmittel) in
der Volksmedizin.

Der «Sonnwendgiirtel», christianisiert «Johannisgiirtel», am Johannis-
tag um den Leib getragen und abends in das Feuer geworfen, nahm alle Bresten
des Jahres mit. Solche Giirtel bestanden aus:

Barlapp (Lycopodiumarten oder Huperzia selago),

Beifuss (Artemisia vulgaris),

Gundelrebe (Glechoma hederacea), franz. «courroie de Saint-Jean».

Die meisten «Apotropden», Abwehrmittel von Zauber und Unheil, sind
Bestandteile einstiger Opfergaben: Pflanzen, die zu Krénzen und Girlanden
gewunden als beschwichtigender Schmuck der Opfertiere, heiliger Bdume,
Kultstiatten oder Gréiber gedient hatten. Dies wird auch der urspriingliche Sinn
der «Donnerkréduter» sein, die dem hammerwerfenden Gott Donar (Thor)
gewidmet, speziell vor Blitzeinschlidgen schiitzen sollten:

Donnerrebe (Gundelrebe, Glechoma hederacea),

Donnerbart (Hauswurz, Sempervivum tectorum),

Donnerbesen (Mistel, Viscum album),

Donnerbesen (Besenginster, Cytisus scoparius),

Donnerkraut (Wasserdost, Eupatorium cannabinum),

Donnernessel (Brennessel, Urtica dioica),

Donnerdistel (Eryngium oder Carlina).

Weihnacht: Die «Wihinédchte», heiligen Nichte der Wintersonnwende,
Zeit langster Dunkelheit und héufiger Stiirme, gaben wiederum Anlass, die
bosen Geister und Gotter der Finsternis zu beschwéren. Das berithmte Mistel-
herabholen der keltischen Druiden wird in diese Zeit gesetzt. Tatséchlich
sammelt man die Mistel am besten im Winter; sie ist heute noch offizinell.
Zusammen mit der gleichfalls immergriinen und offizinellen Stechpalme (Ilex
aquifolium) wurde sie zum «Gliickssymbol» wihrend der Weihnachtszeit in den
einst keltischen Liandern: England, Irland, Schottland.

In der keltischen Priesterkaste der Druiden standen die«Ovaten» im zweit-
hochsten Rang. Sie vollzogen die Opferriten und waren Seher und Arzte. Thre
Kenntnisse in Natur- und Heilkunde gaben sie miindlich in Lehrgedichten an
ihre Schiiler weiter. Es waren auch Frauen unter ihnen. Erst nach der Bekeh-
rung zum Christentum begannen einige ihr Wissen aufzuschreiben. In dieser
Zeit, unter romischer Herrschaft, kannten sie bereits die Schriften griechischer
und romischer Arzte.

194



Bei den Germanen waren es Frauen, die «Walen», die «weisen Frauen»
(heute noch im franz. Ausdruck «sages-femmes» fiir Hebammen enthalten),
welche die Heilkunst ausiibten und als Seherinnen die Geschicke ihres Stam-
mes beeinflussten.

Bei beiden Volkern gab es Heilpflanzenbeete neben den Wohnhéusern:
«lubigortos» (ahd.), «lubi» = Gift. Sie kannten giftige Pflanzen, die sie zu
nutzen wussten. Daneben pflegten sie in Krautgidrten Nahrungs- und einige
Faser- wie Farbepflanzen. Aus Grabbeigaben von getrockneten Friichten, Niis-
sen und Wurzeln, die den Toten als Reiseproviant mitgegeben worden waren,
lassen sich Schliisse iiber ihre Erndhrung ziehen. Es wurden aber auch Bestand-
teile von Heilkrdutern gefunden und Samen von Nutzpflanzen, was eindeutig
auf eine Gartenhaltung hinweist. Durch solche Beigaben sollte diese auch im
Jenseits ermoglicht werden.

Bilsenkraut (Hyoscyamus niger), «bilsen» (ahd.), «louzaouenn-ar-c’hous-
ked» (= Schlafkraut, breton.). Die Gallier nannten es «belenuntia» nach dem
Gott Belenos, einem Sonnen- und Heilgott. Die Druiden mischten Bilsenkraut
in ihre Kulttrinke, um in Trance zu geraten. Die ganze Pflanze ist giftig und
diente als Betdubungs- und Einschlaferungsmittel.

Nachtschatten (Solanum nigrum), «albkraut», «drusewurtz», «nacht-
schade», das Kraut der Skadhi, einer nichtlicherweile reitenden Tochter des
Thor.

Bittersiiss (Solanum dulcamara), auch «Hirschkraut», der Name weist auf
das den Kelten heilige Tier. Beide Nachtschattengewéchse sind giftig und dien-
ten als Betdubungsmittel. — Die Germanen linderten Schmerzen mit beiden
Arten, die Kelten kannten eher das Bittersiiss.

Seidelbast (Daphne mezereum), «Zieland, Wielandbeere», dem germani-
schen Gott Ziu = Tyr gewidmet, einem Kriegsgott, vergleichbar dem romi-
schen Gott Mars; nach ihnen heissen franz. «mardi», engl. «Tuesday», dt.
«Dienstag», Dialekt «Zyschdig». Die Pflanze erinnert auch an Wieland, den
Schmied der Heldensagen. Der Bast ist apotropdisch; bose Geister flichen
alles, «was bindet». Die Beeren sind sehr giftig; die Rinde firbt gelb.

Immergriin (Vinca minor), «singruon» (ahd.), «sin» = sein, bleiben; Zau-
ber- und Heilpflanze der Germanen, sie schiitzte die Jungfraulichkeit, wirkte
blutstillend und abortiv.

Baldrian (Valeriana officinalis, s.0.), «Wielandswurtz», wiederum nach
Wieland, dem Schmied, der auch Arzt war. Baldrian, mit Dost zusammenge-
bunden iiber Haus- und Stalltiiren gehingt, vertrieb durch seinen starken
Geruch die bosen Geister. Heute noch Beruhigungsmittel.

Echter Speik (Valeriana celtica), «spica gallica», «hirzes gewege». Die Ro-
mer bezogen ihn mit «resina gallica» (Larchenharz) von den Galliern als
Heilmittel gegen Krampfe und als kostliches Parfiim.

Gelber Enzian (Gentiana lutea), hiess bei den Romern «aloe gallica», eine
andere Droge der Gallier; sie diente als billiger Ersatz fiir die echte Aloe aus
Afrika und Arabien.

Betonie (Betonica officinalis), «betonia» (ahd.), «betonig» (breton.), «ve-
tonica» nach dem Stamm der Vettonier in Spanien (laut Plinius), ist eine
keltische und germanische Wundheilpflanze. Sie wirkt emetisch und purgie-
rend.

14 Bauhinia 195



Storchschnabel (Geranium robertianum und G. sanguineum), «storkesna-
bel» (ahd.); Allheilmittel der Germanen, vor allem fiir Wunden. Die Wurzeln
sind essbar.

Hirschzunge (Phyllitis scolopendrium), «hirzeszunga» (ahd.), «herba cel-
tica» (rom.), «teod-karv» (= Hirschzunge, breton.), «Milzfarn»; die vielen
Namen sind Hinweis auf die Wichtigkeit der Pflanze. Die Kelten nutzten sie als
Mittel bei Brust- und Milzleiden, auch gegen Schlangenbiss.

Biarwurz (Meum athamanticum), «berwurtz», «Mutterwurz», verbreitet in
den einst keltischen Gebieten der Alpen. Meumwurzel gekaut wirkt stimulie-
rend und tauscht tiber Hungergefiihl hinweg. In der Volksmedizin wird sie zum
appetitanregenden und verdauungsférdernden Schnaps. Barwurz soll den Ge-
barenden als Bettstroh untergelegt geholfen haben, daher der Name.

Meisterwurz (Peucedanum ostruthium), «harstrenga» (ahd.), germanische
Wundheilpflanze. In der Volksmedizin wird «Astrdnz» zur Allheilpflanze fiir
Mensch und Vieh. Die Walser kultivierten sie in ihren Gérten.

Die Kelten und Germanen richteten sich bei allen landwirtschaftlichen Ar-
beiten wie Sden, Pflanzen, Sammeln, Ernten und Holzschlagen nach dem
Mond. Die Mondgottheit schickte den Tau und beeinflusste alles Wachstum,
aber auch Tod und Wiedergeburt.

Im indogermanischen Krautgarten wuchsen u.a.:

Birlauch (Allium ursinum, s.a. oben), «kremo, kramo» (kelt.); eines der
Friihlingskréauter, gehort zu den dltesten in Gérten gezogenen Nahrungspflan-
zen und wird mit dem Béir in Verbindung gebracht, der ein germanisches
«Seelentier» (Totem) ist. — Laucharten galten bei Germanen und Griechen als
den kriegerischen Mut férdernd (vielleicht daher der Bir?).

Lauch (Allium porrum), «lough» (ahd.), «laukr» (altnordisch); er stand
sehr in Ehren. Die germanischen Heldengestalten wurden mit ihm verglichen,
weil er schlank, aufrecht und saftig ist!

Mohrriibe, Mohre (Daucus carota), «moraha, morach» (ahd.), eine der
iltesten kultivierten Nahrungspflanzen; ihre Wurzeln und vor allem die Samen
dienten Heilzwecken (Frauenbeschwerden).

Ampfer (Rumex acetosella), «ampra», wurde als Gemiise kultiviert. Die
Alemannen streckten mit den mehligen Samen ihr Brotmehl; das Kraut wirkt
auch purgativ.

Guter Heinrich (Chenopodium bonus-henricus) aus der Géansefussfamilie
fallt durch seinen Namen besonders auf: die Kobolde hatten Génsefiisse und
hiessen oft <Heinz>, daher auch der Ausdruck <Heinzelménnchen>. Sie waren
hilfreiche Kobolde. In gedanklicher Ubertragung erhielt auch die Pflanze die-
sen sympathischen Namen, den sie in vielen europdischen Sprachen immer
noch trigt: «Heinerli» (Solothurn, Graubiinden), «Bon Henri» (Franz.
Schweiz, Frankreich), «Buon-Enrico» (Tessin, Italien), «Good King Henry»
(England).

Garten und Hofstatt waren von einem Lebhag aus dornigen Strauchern
umgeben, der die wilden Tiere abhielt. Die Einfriedungsstrducher schiitz-
ten nicht nur den Hof nach aussen, sondern auch den Fremdling, der von aussen

196



hereinkam. Innerhalb der Hecke war <Friede>, das Gastrecht galt als heilige
Pflicht. Solche Einfriedungsstraucher waren:

Weissdorn (Crataegus monogyna und laevigata), «<hagdorn» (ahd.). «skvi-
jat» (kelt.); er wird auch neben Haus und Stall gepflanzt, um vor Verzauberung
zu schiitzen. Seine Friichte sind uralte Nahrung und Mittel bei Stein- und
Blasenleiden.

Schwarzdorn (Prunus spinosa), «sléha» (ahd.); Funde von Friichten kennt
man bereits aus neolithischen Siedlungen der Schweiz. Uber dem Feuer gedorrt
wurden sie geniessbar und konnten als Vorrat gehalten werden.

Hunds-, Hagrose (Rosa canina), «<hagen, hyffa» (ahd.), «ros-ki» (= Hunds-
rose, breton.); gehort gleichfalls zu den é&ltesten Friichten, die gedorrt haltbar
waren.

Kreuzdorn (Rhamnus catharticus), «hagedorn» (ahd.), »rhafnwydden»
(cymrisch-kelt.). Die Beeren waren nur als Purgiermittel in Gebrauch; wirkten
auch diuretisch (leicht giftig!).

War ein Zaun als Einfriedung errichtet, sammelten sich von selbst Zaungi-
ste, meist stickstoffliebende Pflanzen wie die schon erwdhnten Ampfer, Ginse-
fussarten und Brennesseln oder auch Melden (Atriplex sp.). Sie wurden
geschont und schliesslich als Nahrungs- und Futterpflanzen angebaut. Héufig
trat auch die Zaunriibe (Bryonia alba und dioica) auf, «wild curwiz», «stick-
wurtz», «Gichtriibe». Man respektierte sie als Schutz gegen Verzaubertwerden
und gegen Unwetter, ausserdem diente sie als Drasticum und Gichtheilmittel
(giftig!).

Auf Dichern, Torpfosten oder Brunnenstdcken hat sich bis auf den heuti-
gen Tag die Hauswurz (Sempervivum tectorum) gehalten, «huswurtz» (ahd.),
«tonerburz», «dachwurz»; als «KDonnersbart» wehrte sie den Blitz ab. Der Saft
ihrer Blétter heilt Wunden. Friihlingsgemiise wurde mit ihren jungen Blittern
gewiirzt. Die Bergbauern gaben dem Vieh im Friihling beim ersten Weidgang
drei Blittlein davon zu fressen, damit sie wohlbehalten in den Stall zuriick-
fanden.

Als indogermanischer «Lebensbaum» beschiitzte der Holder (Sambucus
nigra), «holuntar, holar» (ahd.), «skav» (breton.), Haus, Hof und Stall vor
bosen Michten, weil er von einem Hausgeist bewohnt war; es gebiihrte sich, ihn
respektvoll zu griissen. Als Fruchtbaum war er Symbol fiir Kindersegen. Tee
aus Bliiten wirkt fiebersenkend; die Beeren dienten gedorrt als Vorrat. — Bei
der Bergbevolkerung nimmt hdufig der Vogelbeerbaum (Sorbus aucuparia) die
Stelle des Schutzbaumes ein. Er war dem Donar gewidmet und wehrte Blitz
und «Lintwiirmer» ab («lint» = Wasser, kelt.; also Riifen und Lawinen).

Bei allen indoeuropédischen Volkern ist der Baumkult zu finden, heilige
Bdume, den Gottern geweiht. Baume wie Straucher waren von Baumgeistern
bewohnt (z. B. Dryaden der Griechen), die den Menschen hilfreich gesinnt sein
konnten, wenn ihnen Ehrfurcht bezeugt wurde. In Sagen und Mirchen leben
sie fort, z.B. das hilfreiche Bdumchen des Aschenbrodels. — Immergriine
Baume bewiesen ewiges Leben, es sind die «L.ebensbdume», die heute noch als
Auferstehungssymbole in Friedhofen gepflanzt werden:

Stechpalme (Ilex aquifolium), «aich».

197



Eibe (Taxus baccata), «ivo» (kelt.), «iwa» (ahd.).

Wacholder (Juniperus communis), «chranawito» (ahd.); er ist wie der Hol-
der von «Truden» bewohnt, sein Rauch vertrieb Schlangen und Pestilenz.

Auffallend viele Heilmittel der Kelten und Germanen stammen von Bau-
men und Striuchern. Ihre Bliiten, Blitter, Friichte und Rinden boten fast alles,
was die Menschen notig hatten: Nahrung, Heilung, Kleidung, Hausrat, Bau-
material, Waffen und Werkzeug.

Eiche (Quercus robur und Q. petraea), «eich» (ahd.), «derv» (gilisch),
wichtigster Baum der Indogermanen, vermutlich weil er «tausendjahrig» wer-
den kann und Urnahrung fiir Mensch und Tier bot. Daher ist alles, was auf
und um die Eiche wuchs, ebenfalls heilkriftig: Moose, Flechten, Farne, selbst
Regenwasser in den Stammhohlungen.

— Mistel (Viscum album), «mistil» (ahd.), «uchelwydd» (cymr.), «uhelvarr»
(breton.). Sie wirkt blutdrucksenkend und ist offizinell.

— Efeu (Hedera helix), «ebehewi, ebheu» (ahd.), «p’edenno» (kelt.) (be-
deutet «fussumschlingend»), «fouliar» (breton.). Husten- und Wundheilmittel.
Efeuranken schiitzten Kleinkinder und Tiere vor Verzauberung.

— Engelsiiss (Polypodium vulgare), «eichfarn» (ahd.), wirkt diuretisch, pur-
gativ und als Wurmmittel. Die Wurzeln sind essbar.

Linde (Tilia platyphyllos und T. cordata), «linta» (ahd.), «leima» (nord-
kelt.), «lime» (engl.); haufig bei einstigen Kultstédtten, bei Brunnen, auf Dorf-
plédtzen oft als Gerichtslinden. Lindenbliiten dienen als Heilmittel und sind eine
ausgezeichnete Bienenweide. Aus dem leichten Holz fertigten die Krieger ihre
Schilde. Lindenbast «band» die Ddmonen.

Birke (Betula pendula oder B. pubescens), «bircha» (ahd.), «betva» (nord-
kelt.), «betulla» (gallisch-kelt.). Birkensaft und Birkenwein sind uralte Medi-
zin, Birkenteer wurde zu Heilsalben verwendet, Birkenrinde und -bast zu
Bekleidung und Hausrat.

Erle (Alnus glutinosa, evtl. incana), «erila» (ahd.), «gwern» (breton.); ein
Erlenkranz, am Gebédude aufgehingt, bewahrte vor Blitzeinschlag. Blitter
wurden bei Himatomen als Umschlag verwendet, Erlenasche und -kohle wa-
ren Heilmittel fiir Mensch und Tier. — Asche und Kohle sind uralte Heilmittel,
urspriinglich Reste von Opfergaben, die mit aromatischen Holzern zur Be-
schwichtigung der Gétter verbrannt worden waren.

Ebereschenarten (Sorbus div. sp.) sind alte germanische Fruchtbdume, so-
mit wiederum Lebensbdume, symbolisch fiir Fruchtbarkeit. Ihre Friichte,
durch Dorren und Rosten essbar und haltbar gemacht, ergaben Vorrat fiir den
Winter. Zu Mehl gerieben halfen sie in Notzeiten das Brotmehl strecken. Sie
sind auch heilsam bei Durchfall: Vogelbeere (Sorbus aucuparia), Mehlbeere
(Sorbus aria), Elsbeere (Sorbus torminalis), Speierling (Sorbus domestica).

Weide (Salix alba, purpurea und viminalis), «saliks» (kelt.); die Behausun-
gen und Befestigungen der Kelten waren grosstenteils aus Weidengeflecht. Das
franz. Wort «batir» stammt vom Wort «Bast» ab. Aus Weidenrinden und Zwei-
gen entstanden Korbe. Weidenblidtter und Samen heilten Husten, Ohren-
schmerz und Kolik.

Rotbuche (Fagus silvatica), «buocha» (ahd.); Bucheckern sind Urnahrung,
es liess sich auch Ol aus ihnen pressen. Wie Eicheln waren sie Schweinemast

198



(Waldweide). «Runen» (germanische Geheimschriftzeichen) wurden in Bu-
chenstébe geschnitten, daher unser Wort «Buchstabe».

Hasel (Corylus avellana), «hasla» (ahd.), «koslo» (kelt.); der irische Name
Mac Cuill (= Sohn der Hasel) zeigt die Verbundenheit der Kelten mit Baumen.
In «cuill» steckt das lateinische «corylus». Haselniisse sind gleichfalls Urnah-
rung und Ollieferanten. In neolithischen Grébern der Schweiz fand man Hasel-
niisse als Wegzehrung ins Jenseits. Haselzweige, vor Sonnenaufgang geschnit-
ten, bewahrten vor Verzauberung und hatten selbst Zauberkraft.

Esche (Fraxinus excelsior), «asch» (ahd.), «osna, onné» (kelt.), «ash»
(engl.); heiliger Baum der Kelten und Germanen. «Yggdrasil», der «Welt-
baum» aus der Edda (altnordische Dichtung), soll eine Esche gewesen sein.
Kelten und Germanen fertigten ihre Speere aus Eschenholz. Die gekochten
Blitter sind leicht diuretisch und purgierend, auch ein Mittel gegen Gicht. Zu
Mehl geriebene Blitter und Samen ergaben Zusatznahrung.

Verstiandlicherweise galten gute Nahrungspflanzen auch als heilkréftig.
Sie stillten den Hunger, der Mensch verspiirte wieder Kraft und neuen Mut.
Besonders wichtig war die Zeugungskraft, sie bedeutete Gesundheit und Kin-
dersegen, was die Sippe erhielt. Ein Menschenleben dauerte nicht sehr lang.
Die Kelten brachten den Stammeskdnig um, wenn er nicht mehr zeugungsfihig
war. Der Glaube an die Seelenwanderung nimmt dieser Sitte etwas von ihrer
Grausamkeit. Bereits in vorgeschichtlicher Zeit waren Pflanzen, die Stirke
(Amylum), Zucker (Saccharose) und Fette oder Ole enthielten, erkannt und
geziichtet worden.

Hirse (Panicum miliaceum) diirfte die alteste Kornerfrucht der Indogerma-
nen gewesen sein. «Hirsewasser» war Allheilmittel bei fiebrigen Krankheiten.
Hirsebrei oder Hirsekuchen sind den Fruchtbarkeitsgdttern geopfert wor-
den.

Gerste (Hordeum vulgare) ist, wie Hafer, eine wichtige keltische Nahrungs-
und Heilpflanze. Man ass sie urspriinglich ungemahlen, nur gerdstet. Gersten-
mehl, mit Lerchen-, Fichten- oder Kiefernharz (der «resina gallica») vermengt,
war eine geschétzte Heilsalbe.

Hafer (Avena sativa), «korkjo» (kelt.), «kerc’h» (breton.) wurde unent-
behrlich fiir die Pferdezucht. Er ist in Europa seit der Bronzezeit nachweisbar
(vermutlich zuerst als «Unkraut» mit Gerste und Weizen hereingekommen),
erste Funde stammen ausschliesslich aus keltischem Boden. Heute noch sind
Gersten- und Haferschleimsuppen die bekommlichste Stiarkung fiir Kranke.

Dinkel, Zweikorn, Spelz (Triticum spelta), «arinca» (kelt.); die Kelten bau-
ten ihn im heutigen Stidwestdeutschland und in der Schweiz an, nicht nur als
Brotgetreide, sondern ebenfalls zu Heilzwecken. Es wird speziell erwihnt, dass
die Ovaten Dinkel in diesem Sinn verwendeten.

Beim Zubereiten der Wintervorréte (Dorren, Rosten von Blittern, Friich-
ten, Griasern und Wurzeln usw.) kam man auf den Gedanken, diese gleiche
Technik auch auf Heilpflanzen anzuwenden.

Ein Erbstiick aus alten Zeiten sind die volkstiimlichen Masse fiir Heil-
mittel:
«eine halbe Haselnussschale voll»,

199



«eine Walnussschale voll» (Walniisse wurden im Frithmittelalter noch im-
portiert),

«die Grosse oder das Gewicht einer Eichel, eines Tauben-, Hiithner-, Ginse-
oder Schwaneneis».

Die Zahlen 3 und 9 spielten bei den Kelten und Germanen eine hervor-
ragende Rolle im magischen Bereich des Heilens:
— «dreimaliges Einnehmen eines Mittels»
— «drei oder neun Kréuter zu einem Heiltrank>
— «neun Kréauter im Sonnwendbusch»
— «eine Behandlung neun Tage lang durchfiihren> usw.
In der Edda werden neun heilkundige Jungfrauen genannt.

Aus den alten Namen lisst sich vieles ablesen, sie verraten auch die Pflan-
zen der Kelten und Germanen. Vorsilben wie «walch-», «wilsch-» deuten auf
die Kelten (engl. «welsh» fiir walisisch, cymrisch). «Donner-» und «Zie-» wei-
sen auf die germanischen Goétter <Donar> und «Ziuw>. «Egilkraut» (Lysimachia
nummularia) heisst nach <Egil>, dem nordischen Tell. «Haidnisch» bezeichnet
Pflanzen, deren Anwendung seit urdenklichen Zeiten im Volk von Generation
zu Generation weitergelehrt worden ist. Der Ausdruck kann sich nicht nur auf
die Indogermanen, sondern gelegentlich auch auf die Sarazenen beziehen.

«Haidnisch Wundkriuter» hiessen:

Wundklee (Anthyllis vulneraria), bei Geschwiiren, Schlangenbiss, auch
apotropdisch fiir Vieh.

Wasserdost (Eupatorium cannabinum), «hirzwundkraut», «hirzklee», ge-
gen Fieber und gegen Skorbut, diuretisch.

Gamander (Teucrium scorodonia), «Waldsalbei», gegen Blutungen; wurde
vor dem Hopfen auch als Bitterstoff zum Bierbrauen verwendet.

Habichtskraut (Hieracium pilosella), «Wundlattich»', mit Artemisia zusam-
men als Wundheiltrank verabreicht.

Alpendost (Adenostyles alliariae), «Schisschrut», weil das Kraut bei Kuhfla-
den wichst; man wusch die Wunden mit einer Abkochung der Blitter aus. Sein
starker Geruch galt als Ddmonenabwehr. Im Stall aufgehédngt, verhinderte er
das Behexen der Milch und der kalbernden Kuh.

Die Vorsilben «Béir-» und «Wolf-» in Pflanzennamen weisen auf germani-
sche Herkunft. Bir und Wolf sind germanische «Seelentiere». «Eber-» und
«Hirsch-» (heilige Tiere der Kelten) deuten auf keltischen Ursprung der Na-
men. Nach indogermanischem Glauben waren Tierseelen imstande, in Pflan-
zen oder auch in Menschen iiberzugehen. Es war nicht ratsam, Missbrauch mit
Tieren oder Pflanzen zu treiben.

In den Klostergidrten erhielten die Pflanzen der Heiden Namen von
christlichen Heiligen, oder sie wurden Maria gewidmet. Aus dem «haidnisch
Wundkraut» (Anthyllis) entstand «Unser Frauen Schuh»; der «hirzklee» wird
zum Kunigundenkraut.

Das Wiesel/Hermelin und die Schlange sind «elbische Tiere»; sie kamen aus
dem Erdinneren, dem Reich der Elben, Alben. Das Hermelin soll seine Wun-
den mit Wegerich (Plantago) heilen, weshalb er auch «Hermelkraut» hiess. Die
Hirten hatten am meisten Gelegenheit, die Tiere, ihre eigenen und die wilden,

200



zu beobachten. Ihre Erfahrungen sammelten sich im Lauf der Jahrhunderte
und brachten Kenntnisse iiber milchfordernde, blutstillende, purgierende, di-
gestive und nicht zuletzt giftige Pflanzen in die Volksmedizin ein. Die Sorge um
das eigene Wohlergehen hatten sie auch auf die Tiere tibertragen.

Einige alte Hirtenheilpflanzen sind:

Wegerich (Plantago major und P. media), «wegarik» (ahd.), «ldkeblad»
(= Heilblatt, altnordisch), «thadion» (gallisch), «hedledan» (breton.); mit ih-
ren Herdentieren verbreiteten die Hirten den «Wegetritt», d.h. der Samen
verschleppte sich per Fusstritt. Gesammelte Samen halfen das Brotgetreide
strecken, spéter dienten sie als Vogelfutter. Die Blétter ergaben ein Wund-
pflaster, der Saft ein Digestivum.

Salzbunge (Samolus valerandi), «samolus» gehort zu den iiberlieferten
Druidenpflanzen; er wurde zu den «Kressen» gereiht, weil er im herabtropfen-
den Wasser wichst. Seinen Saft gaben die Hirten den kranken Schweinen und
Rindern zu trinken.

Kreuzenzian (Gentiana cruciata), «<madelger» (mhd.); Wundheilpflanze der
Germanen, «madel» sind die Maden, die in den Wunden aufkamen; «ger» ist
der Spiess, die Pflanze heisst auch «Spiesskraut»; vermutlich verwendete man
sie bei Stichwunden, die iibelten. Fiir die Hirten war sie ein Mittel gegen den
«Schelm» (Schweinepest).

Auch die Schmiede standen im Ruf, heilkundig zu sein. Bei Kelten wie
Germanen genossen sie hohes Ansehen. Die Kelten begannen als erste, die
Hufe ihrer Pferde zu beschlagen; daher bekamen die Schmiede mit den Tieren
zu tun. Sie entwickelten eine besondere Geschicklichkeit im Behandeln von
Verrenkungen und Knochenbriichen, bald wussten sie mit Menschen so gut wie
mit Tieren umzugehen. Man kann in ihnen die Vorldufer unserer Veterinére
und <Knochenschlosser> sehen. Den Schmieden sei abschliessend das geheim-
nisvolle Eisenkraut (Verbena officinalis) gewidmet, dieses uralte Heil- und
Zauberkraut, das einst alle Ubel vertrieb, auch die von bosen Geistern verur-
sachten. Es hiess althochdeutsch «isarna» («is» = hart, zéh) und soll sogar mit
seinem Saft das Harten von Eisen gefordert haben.

Zusammenstellung der erwihnten Heil-, Zauber- und Nutzpflanzen

Vorwiegend benutzt als H = Heilpflanze, Z = Zauberpflanze, N = Nutz-
oder Nahrungspflanze, teilweise zu mehrfachen Zwecken verwendet.

Adenostyles alliariae Alpendost HZ
Allium porrum Lauch N
Allium ursinum Barlauch N
Alnus glutinosalincana Schwarz-, Grauerle HZ
Anagallis arvensis Ackergauchheil H
Anthyllis vulneraria Wundklee H
Arnica montana Wohlverleih H
Artemisia absinthium Wermuth HZ
Artemisia vulgaris Beifuss HZ
Atriplex sp. Melde N

201



Avena sativa

Betonica officinalis
Betula pendula/pubescens
Brassica oleracea
Bryonia albaldioica
Capsella bursa-pastoris
Cardamine amara
Cardamine pratensis
Carlina acaulis
Chenopodium album
Chenopodium bonus-henricus
Cichorium intybus
Corylus avellana
Crataegus laevigata/monogyna
Cytisus scoparius
Daphne mezereum
Daucus carota
Eryngium alpinum
Eupatorium cannabinum
Fagus silvatica
Filipendula ulmaria
Fraxinus excelsior
Gentiana cruciata
Gentiana lutea
Geranium robertianum
Glechoma hederacea
Hedera helix

Hieracium pilosella
Hordeum vulgare
Hyoscyamus niger
Hypericum perforatum
llex aquifolium
Juniperus communis
Lycopodium, Huperzia
Lysimachia nummularia
Meum athamanticum
Nasturtium officinale
Origanum vulgare
Oxalis acetosella
Panicum miliaceum
Peucedanum ostruthium
Phyllitis scolopendrium
Plantago major/media
Polypodium vulgare
Prunus spinosa

Quercus roburlpetraea
Ranunculus ficaria

202

Hafer

Betonie

Hénge-, Moorbirke
Kohl

Zaunriibe
Hirtentéschel
Bitteres Schaumkraut
Wiesenschaumkraut
Eberwurz, Silberdistel
Weisser Giansefuss
Guter Heinrich
Wegwarte

Hasel

Weissdorn
Besenginster
Seidelbast

Mohre

Mannstreu
Wasserdost
Rotbuche
Spierstaude

Esche

Kreuzenzian
Gelber Enzian
Storchschnabel, Ruprechtskraut
Gundelrebe

Efeu

Langhaar. Habichtskraut
Gerste

Bilsenkraut
Johanniskraut
Stechpalme
Wacholder
Barlapp-Arten
Pfennigkraut
Barwurz
Brunnenkresse
Dost

Sauerklee

Hirse

Meisterwurz
Hirschzunge
Wegerich

Engelsiiss
Schwarzdorn

Stiel-, Traubeneiche
Scharbockskraut

o T

T T

NNNNN NNNNN

aviesiievfecfarfarfasfarfasgesfarfagesfangen

N N NN NN

I ITITTIITE

N

N

NN
ZzzZ2z272Z Z2Z

N

zz Z

p Zz Z

Z

Z

Z

Zz27227



Rhamnus catharticus
Rosa canina
Rumex div. sp.

Salix alba/purpurealviminalis

Sambucus ebulus
Sambucus nigra
Samolus valerandi
Sempervivum tectorum
Solanum dulcamara
Solanum nigrum
Sorbus aria

Sorbus aucuparia
Sorbus domestica
Sorbus torminalis
Tanacetum vulgare
Taxus baccata
Teucrium scorodonia
Tilia cordatalplatyphyllos
Triticum spelta
Tussilago farfara
Urtica dioica
Valeriana celtica
Valeriana officinalis
Verbascum sp.
Verbena officinalis
Veronica beccabunga
Vinca minor

Viscum album

Kreuzdorn
Hundsrose
Ampfer

Weiden

Attich

Holder, Holunder
Salzbunge
Hauswurz
Bittersiiss
Nachtschatten
Mehlbeere
Vogelbeere
Speierling
Elsbeere
Rainfarn

Eibe

Salbeiblittr. Gamander
Winter-, Sommerlinde
Dinkel, Spelz
Huflattich
Brennessel

Speik

Baldrian
Konigskerze
Eisenkraut
Bachbunge
Immergriin
Mistel

Bibliographie

1946 BIrRker-SmiTH, KaJ: Geschichte der Kultur, Ziirich.
1937 BrockMAaNN-JERoscH, H.: Herkunft schweizerischer Kulturpflanzen, Berlin-Dahlem.
1985 Dousser, J. C.: Histoire des médicaments, Paris.

1856 DurHEIM, C. J.: Schweizerisches Pflanzen-Idiotikon, Berlin.
1935 ENGLERT, L.: Von altdeutscher Heilkunst, Leipzig.

1929 FiscHER, H.: Mittelalterliche Pflanzenkunde, Miinchen.
1975 FiscHER-FABIAN, S.: Die ersten Deutschen, Locarno.

1984 FurGer-GuUNTI, A.: Die Helvetier, Ziirich.

1975 HELias, P. J.: Le Cheval d’orgeuil, Paris.

1964 HEemoN, Roprarz: Dictionnaire Breton, Brest.

1975 HerM, G.: Die Kelten, Diisseldorf/Wien.

1978 HorrManN, D.: Welsh Herbal Medicine, Abercastell.

1888 HOFLER, M.: Volksmedizinische Botanik der Kelten, Arch. fiir Geschichte d. Med., Bd. 5,

Leipzig.

1908 HOFLER, M.: Volksmedizinische Botanik der Germanen, Wien.
1988 Jacquar, Chr.: Etude archéobotanique d’un village de bronze final. Soc. études et re-

cherches préhist. «Les Eyzies», Bull. 37.
1986 Janssen, W.: Mittelalterliche Gartenkultur, in «Mensch und Umwelt im Mittelalter», Stutt-

gart.

s
N NN
Z ZzZ

avfasfasfarfergargan

N
Z Z Zz z2Z2z7Z

N

asfeniiiasfesfaviesiiavfanfasfaniien
Z

NN NNN N

203



1976 MARKALE, J.: Traditions de Bretagne, Verviers.

1909 Marzert, H.: Uber Zauberpflanzen in alter und neuer Zeit, Jena.

1913 MarzeLL, H.: Tiere in deutschen Pflanzennamen, Heidelberg.

1922 MagrzeLL, H.: Die heimische Pflanzenwelt im Volksbrauch und Volksglauben. Leipzig.

1937- MarzeLL, H.: Worterbuch der deutschen Pflanzennamen, Leipzig/Stuttgart/Wiesbaden.

1979

1977 OSTERWALDER, Chr.: Die ersten Schweizer, Urzeit und Frithgeschichte Helvetiens, Bern.

1864 v. PERGER, K.: Deutsche Pflanzensagen, Stuttgart.

1959 PoweLL,T. G. E.: Die Kelten, K6In.

1982 ScHMOCKEL, R.: Die Hirten, die die Welt veranderten; der vorgeschichtliche Aufbruch der
indoeuropiischen Vélker, Hamburg.

1942 UeHLI, E.: Vorzeit der Schweiz, Ziirich.

1860 WuTTKE, A.: Deutscher Volksaberglaube, Hamburg.

Adresse der Autorin:
Marilise Rieder, Heinrichsgasse 8, CH-4055 Basel

204



